
Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan kajian keislaman 
Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 ; p-ISSN 2338-3186; e-ISSN 2549-1873; 259-274 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

RELEVANSI PEMIKIRAN AL - GHAZALI, 

IBNU SINA, DAN AL - FARABI SEBAGAI 

SOLUSI TERHADAP KRISIS MORAL 

DAN INTELEKTUAL GENERASI 

DIGITAL  
 
 

Sekar Sianly 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

12310120375@students.uin-suska.ac.id  
 

Nadia Nabila 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

12310122382@students.uin-suska.ac.id  
 

Herlini Puspika Sari 
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau 

herlini.puspika.sari@uin-suska.ac.id  
 

 
 

Abstract: This study explores the relevance of Al-Ghazali, 
Ibn Sina, and Al-Farabi’s educational thought as a conceptual 
foundation to address the moral and intellectual crisis of the 
digital generation. Using a descriptive-analytical method 
through library research, this paper synthesizes their 
philosophical ideas that emphasize the integration of 
rationality, morality, and spirituality in education. Al-Ghazali 
views education as a process of soul purification (tazkiyatun 

mailto:12310120375@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310122382@students.uin-suska.ac.id
mailto:herlini.puspika.sari@uin-suska.ac.id


260 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

nafs) aimed at forming noble character and spiritual maturity. 
Ibn Sina focuses on the development of human potential 
through rational, moral, and age-appropriate learning to 
achieve al-insan al-kamil (the perfect human). Meanwhile, Al-
Farabi envisions education as an instrument for realizing al-
madinah al-fadhilah (the virtuous city), a society built upon 
justice, knowledge, and ethics. The findings highlight that 
their concepts remain highly relevant in the 21st century to 
balance intellectual progress with ethical awareness and digital 
responsibility. The synthesis of these three perspectives offers 
a philosophical and practical framework for shaping a digitally 
literate generation that is intelligent, moral, and spiritually 
grounded. 
Keywords: Al-Ghazali, Ibn Sina, Al-Farabi, moral crisis, 

digital generation, Islamic education 

 
Abstrak: Penelitian ini mengkaji relevansi pemikiran 
pendidikan Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi sebagai 
landasan konseptual dalam menghadapi krisis moral dan 
intelektual generasi digital. Dengan menggunakan metode 
deskriptif-analitis melalui studi pustaka, penelitian ini 
mensintesiskan gagasan filosofis ketiganya yang menekankan 
integrasi antara rasionalitas, moralitas, dan spiritualitas dalam 
pendidikan. Al-Ghazali memandang pendidikan sebagai 
proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang bertujuan 
membentuk akhlak mulia dan kematangan spiritual. Ibnu Sina 
menitikberatkan pendidikan pada pengembangan potensi 
manusia melalui pendekatan rasional, moral, dan sesuai tahap 
perkembangan untuk mencapai al-insan al-kamil (manusia 
sempurna). Sementara itu, Al-Farabi melihat pendidikan 
sebagai instrumen pembentukan al-madinah al-fadhilah 
(masyarakat utama) yang berlandaskan keadilan, ilmu, dan 
etika. Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran ketiganya 
tetap relevan di abad ke-21 sebagai panduan dalam 
menyeimbangkan kemajuan intelektual dengan kesadaran etis 
dan tanggung jawab digital. Sintesis gagasan Al-Ghazali, Ibnu 
Sina, dan Al-Farabi memberikan kerangka filosofis sekaligus 
praktis bagi pembentukan generasi digital yang cerdas, 
berakhlak, dan berlandaskan nilai spiritual. 
Kata kunci: Al-Ghazali, Ibnu Sina, Al-Farabi, krisis moral, 
generasi digital, pendidikan Islam 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 261 

Pendahuluan 
Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi merupakan warisan 

intelektual besar dalam khazanah filsafat pendidikan Islam klasik yang 
tetap relevan di era modern. Ketiganya tidak hanya menghadirkan gagasan 
teoretis, tetapi juga menawarkan fondasi etik, spiritual, dan intelektual yang 
mampu menjawab tantangan pendidikan masa kini. Dalam konteks 
generasi digital, problematika seperti krisis moral, degradasi karakter, 
lemahnya refleksi kritis, serta dominasi media sosial yang mengikis nilai-
nilai spiritual dan kemanusiaan menunjukkan bahwa pendidikan modern 
kerap terjebak pada aspek kognitif dan teknologis semata, sementara 
dimensi moral dan spiritual semakin terpinggirkan. 

Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan sejati harus 
menyeimbangkan aspek rasional, moral, dan spiritual.1 Tujuan akhir 
pendidikan, menurutnya, bukan hanya kecerdasan intelektual, melainkan 
pembentukan akhlak mulia dan kedekatan dengan Allah SWT. Pendidikan 
yang mengabaikan pembinaan jiwa akan melahirkan individu yang unggul 
secara akademik namun miskin integritas moral. Karena itu, Al-Ghazali 
menempatkan ilmu sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan 
jalan menuju kesempurnaan hidup dunia dan akhirat. Konsep ini relevan 
dengan tantangan generasi digital yang membutuhkan keseimbangan 
antara kecerdasan rasional dan kematangan spiritual. 

Sementara itu, Ibnu Sina memandang pendidikan sebagai proses 
menuju kesempurnaan manusia atau al-insan al-kamil, di mana 
kebahagiaan sejati (sa‘adah) dicapai melalui pengembangan potensi akal 
dan moral.2 Ia menyoroti perlunya proses belajar yang menyesuaikan 
dengan fase pertumbuhan peserta didik serta berfokus pada pembentukan 
keutuhan kepribadian. Pendidikan bagi Ibnu Sina bukan sekadar 
pengajaran, tetapi pembudayaan nilai-nilai kemanusiaan yang memadukan 
ilmu, akhlak, dan pengalaman hidup. Dalam konteks pembelajaran digital, 
gagasan ini memberi arah agar kemajuan teknologi tetap berpihak pada 
kemanusiaan dan tidak kehilangan dimensi etik serta spiritual. 

Adapun Al-Farabi melihat pendidikan sebagai sarana strategis untuk 
membentuk masyarakat ideal (al-madinah al-fadhilah) sebuah tatanan 
sosial yang beradab, adil, dan berorientasi pada kebajikan.3 Pendidikan, 
menurutnya, harus melahirkan manusia yang berilmu sekaligus berakhlak, 

 
1 Widia Putri, “Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan dan Relevansinya dengan Dunia 
Pendidikan Modern,” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 1 (2025): 8814-8825. 
2 Miftaku Rohman, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina dan Relevansinya 
dengan Pendidikan Modern,” Episteme 8, no. 2 (2013): 279-300. 
3 M. Rafi Alfazri dkk., “Konsep Pendidikan dalam Perspektif Filsafat Islam Menurut 
Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya di Era Modern,” Reflection: Islamic Education Journal 
1, no. 4 (2024): 140-153. 



262 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

karena kesempurnaan manusia hanya tercapai ketika ilmu diterapkan 
untuk kemaslahatan bersama. Pemikiran ini relevan dengan kebutuhan 
abad ke-21 yang menuntut kolaborasi, empati, dan tanggung jawab sosial 
di tengah masyarakat digital yang semakin kompleks. 

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa krisis moral dan 
intelektual generasi digital berakar pada lemahnya internalisasi nilai dan 
spiritualitas dalam sistem pendidikan modern. Studi seperti “Peran 
Pendidikan Islam dalam Mengatasi Krisis Moral Generasi Z di Era 
Globalisasi Digital” menekankan pentingnya perpaduan antara pembinaan 
akhlak, literasi etika digital, serta penguatan kesadaran spiritual sebagai 
dasar pembentukan generasi yang memiliki tanggung jawab moral dan 
integritas. Namun, kajian yang secara komprehensif mensintesiskan 
pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi sebagai solusi konseptual 
terhadap krisis tersebut masih terbatas.4 

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya 
menelusuri relevansi pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi 
sebagai landasan konseptual dalam mengatasi krisis moral dan intelektual 
generasi digital. Ketiganya menawarkan paradigma pendidikan Islam yang 
bersifat menyeluruh mengintegrasikan nalar rasional, kekuatan spiritual, 
dan pembentukan moral sebagai basis penguatan karakter serta kecerdasan 
spiritual peserta didik dalam menghadapi dinamika global dan kemajuan 
teknologi. Oleh karena itu, kajian ini tidak hanya berfungsi sebagai analisis 
filosofis terhadap pemikiran klasik Islam, tetapi juga sebagai upaya 
kontekstualisasi nilai-nilai pendidikan Islam dalam membangun generasi 
digital yang cerdas, beretika, dan berkepribadian unggul. 
 
Metode Penelitian 

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah studi 
pustaka (library research). Dalam metode ini, peneliti menelusuri dan 
menghimpun berbagai teori serta informasi yang relevan dengan topik 
penelitian melalui sumber-sumber kepustakaan. Data diperoleh dari buku, 
artikel jurnal, dan literatur ilmiah lainnya yang berkaitan dengan tema 
kajian. Seluruh referensi tersebut kemudian di analisis secara mendalam 
dan dibandingkan, lalu diperkaya dengan pemikiran serta interpretasi 
peneliti terhadap hasil kajian yang ditemukan.5  
 

 
4 Cantri Maesak dkk., “Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Krisis Moral Generasi 
Z Di Era Globalisasi Digital”, Reflectiong: Islamic Educational Journal 2, no. 1 (2025): 01-09. 
5 Intan Rosetya Viera P dkk., “Pandangan Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Ilmu 
Pengetahuan; Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Al-Farabi” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 
2, no. 3 (2024): 167-176.  



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 263 

Pembahasan 
Al-Ghazali 

Al-Ghazali atau Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin 
Ahmad at-Thusy lahir di Thus, Khurasan (Iran) pada tahun 450 H/1058 
M dan wafat tahun 1111 M. Ia dikenal dengan berbagai gelar seperti 
Hujjatul Islam dan Zainul ‘Abidin karena keluasan ilmunya. Berasal dari 
keluarga sederhana, ayahnya seorang pemintal wol (al-ghazzal) yang taat 
beragama dan memiliki kecintaan besar terhadap ilmu.6 Setelah wafat, Al-
Ghazali dan saudaranya diasuh oleh seorang sufi bernama Ahmad bin 
Muhammad Ar-Razakani yang mendidik mereka dalam ilmu agama.  

Sejak kecil ia belajar dasar-dasar fikih di Thusi dengan Ahmad bin 
Muhammad Ar-Razakany, lalu melanjutkan Pendidikan ke Jurjan untuk 
memperdalam fiqih di bawah bimbingan Abu Nasr Al-Ismaili. Setelah itu, 
ia berangkat ke Naisabur dan menjadi murid utama Imam Al-Juwaini yang 
memperkenalkan filsafat dan logika kepadanya melalui jalur teologi. 
Setelah itu, Al-Ghazali juga mendalami tasawuf di bawah bimbingan Abu 
Ali al-Farmadzi.7 

Nama “Al-Ghazali” diyakini berasal dari profesi ayahnya sebagai 
pemintal wol atau dari nama desa kelahirannya, Ghazalah. Meski hidup 
dalam keterbatasan, Al-Ghazali tumbuh di lingkungan religius dan ilmiah, 
sehingga sejak muda ia dikenal tekun belajar dan kelak menjadi tokoh 
penting dalam dunia keilmuan dan pendidikan Islam.8 

Bagi Al-Ghazali, ilmu memiliki kedudukan sentral sebagai jalan 
untuk mempererat hubungan dengan Allah sekaligus mencapai 
kebahagiaan sejati, baik di dunia maupun di akhirat.9 Ia menegaskan bahwa 
pendidikan tidak boleh dipahami semata sebagai aktivitas pengajaran atau 
penyampaian pengetahuan, melainkan sebagai proses pembentukan 
karakter dan penyucian jiwa. Menuntut ilmu bagi manusia, menurutnya, 
adalah sarana untuk menumbuhkan akal, memperhalus moral, serta 
memperkuat hubungan spiritual dengan Sang Pencipta. Karena itu, 
pendidikan ideal adalah pendidikan yang menyeimbangkan aspek 
intelektual, emosional, dan spiritual agar peserta didik mampu hidup secara 
harmonis antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi. 

 
6 Indriani Kurniawati dkk., “Pemikiran Al-Ghazali Tentang Filsafat Pendidikan Islam 
Dan Pembentukan Karakter: Relevansinya Untuk Masyarakat, Tawshiyah: Jurnal Sosial 
Keagamaan dan Pendidikan Islam 18, no. 2 (2023): 57-72. 
7 Afdalul Ummah dkk., “Kritik Teologis Al-Ghazali terhadap Metafisika Filsuf Muslim” 
Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman 13, no. 1 (2025): 92-108. 
8 M. Kamalul Fikri, Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam (Yogyakarta: 
Laksana, 2022): 13-16 
9  Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, (Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu Agama), jilid 1, 
alih bahasa Purwanto (Bandung: Penerbit Marja, 2020): 47–48. 



264 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

Lebih lanjut, l-Ghazali berpandangan bahwa pendidikan ideal harus 
meliputi tiga dimensi utama pengembangan intelektual, pembinaan sikap, 
dan pelatihan keterampilan.10 Keseimbangan antara ketiganya penting agar 
manusia tidak hanya menjadi individu yang berpengetahuan luas, tetapi 
juga berakhlak baik serta mampu menerapkan ilmunya dalam kehidupan 
nyata. Guru, dalam pandangannya, berperan sebagai teladan moral, 
pembimbing spiritual, sekaligus fasilitator pembelajaran praktis. Karena 
itu, metode pendidikan yang dianjurkan Al-Ghazali menekankan 
keteladanan, praktik langsung, pembiasaan, refleksi diri, dan pendekatan 
personal terhadap peserta didik. 

Dalam konteks abad 21, relevansi pemikiran Al-Ghazali semakin 
penting. Generasi digital menghadapi arus informasi cepat, media sosial 
yang tak terkendali, dan potensi degradasi moral. Pendekatan holistik Al-
Ghazali yang menyeimbangkan rasionalitas, moral, dan spiritual menjadi 
panduan untuk menumbuhkan generasi yang cerdas secara intelektual 
sekaligus berkarakter dan bertanggung jawab.11 Pendidikan karakter 
berbasis spiritualitas, seperti yang dianjurkan Al-Ghazali, kini banyak 
diterapkan di sekolah dan perguruan tinggi Islam sebagai respons terhadap 
krisis moral modern. 

 
Ibnu Sina 

Ibnu Sina atau Abu Ali Husain bin Abdullah bin Hasan bin Ali bin 
Sina lahir di Afsyanah, Bukhara (Uzbekistan) pada 370 H/980 M. Di Barat, 
ia dikenal sebagai Avicenna dan dijuluki The Prince of Physicians karena 
pengaruh besarnya dalam filsafat dan kedokteran. Latar keluarganya yang 
religius dan intelektual membentuk karakter ilmiahnya sejak kecil di masa 
Dinasti Samaniah.12 

Bagi Ibnu Sina, pendidik adalah teladan moral dan pembimbing 
intelektual.13 Pendidikan tidak sebatas ruang kelas, melainkan proses 
pembentukan karakter dan moral melalui pengalaman hidup. Tujuan 
utama pendidikan adalah kebahagiaan (sa‘ādah) yang dicapai secara 
bertahap mulai dari kebahagiaan pribadi hingga kebahagiaan akhirat. 
Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan ideal tidak hanya 
mencerdaskan akal, tetapi juga menyempurnakan jiwa dan akhlak. 

 
10 Widia Putri, Op. Cit., 8817. 
11 Adel Diba Fauzia dkk., “Peran Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan Generasi Unggul 
dan Berkarakter”, Linuhung: Jurnal Manajemen dan Pendidikan Islam 1, no. 2 (2024): 140-153. 
12 Ahmad Ridlo Su, Ibnu Sina: Ilmuwan, Pujangga, Filsuf Besar Dunia, (Yogyakarta:  Anak 
Hebat Indonesia, 2020): 1-2. 
13 Miftahul Jannah Akmal dkk., “Membangun Potensi Melalui Pendidikan Anak: 
Perspektif Ibnu Sina dalam Islam,” Al-Hikmah: Jurnal Agama dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 
2 (2024): 250–263. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 265 

Ibnu Sina menekankan bahwa rasional dan spiritual tidak boleh 
dipisahkan karena keduanya saling melengkapi dalam memahami realitas 
dan menyelesaikan berbagai persoalan kehidupan. Dalam pandangannya, 
Pendidikan yang baik harus membawa manusia pada kebahagiaan dunia 
dan akhirat, yang dicapai secara bertahap sesuai perkembangan dan jenjang 
pendidikan peserta didik.14 

Ibnu Sina membagi tahapan pendidikan berdasarkan perkembangan 
usia. Anak usia 3–5 tahun dibiasakan dengan moral, kebersihan, dan 
permainan edukatif; usia 6–14 tahun diajarkan membaca Al-Qur’an, 
bahasa Arab, dan dasar-dasar agama; sedangkan setelah 14 tahun 
diarahkan sesuai bakat dan minatnya seperti kedokteran, filsafat, atau 
matematika.15 Sistem ini menunjukkan pemahaman dini terhadap prinsip 
developmentally appropriate education jauh sebelum konsep modern itu 
muncul. 

Dalam metode pembelajaran, Ibnu Sina menekankan pentingnya 
menyesuaikan pendekatan dengan karakter materi dan peserta didik. Ia 
menerapkan talqin (pengulangan), demonstrasi, pembiasaan moral, diskusi 
logis, magang untuk bidang praktis, serta targhib–tarhib (hadiah dan 
hukuman seimbang) guna menumbuhkan motivasi dan disiplin belajar. Ini 
menunjukkan visinya tentang pendidikan yang menyatukan teori, praktik, 
dan etika.16 

Secara filosofis, Ibnu Sina memandang manusia terdiri atas tiga 
unsur utama: akal (al-‘aql), jiwa (an-nafs), dan moral (al-akhlāq). Akal 
adalah instrumen tertinggi untuk memahami kebenaran; jiwa merupakan 
inti kehidupan yang menggerakkan dan menyadarkan manusia; sedangkan 
moral adalah hasil keseimbangan antara keduanya. Pendidikan harus 
mengarahkan akal dan jiwa menuju kesempurnaan agar manusia menjadi 
insan kamil manusia yang mencapai kesempurnaan dan keseimbangan 
dalam segala aspek kehidupan.17 

Pemikiran Ibnu Sina relevan dalam konteks abad ke-21, di mana 
generasi digital sering unggul secara intelektual tetapi lemah dalam etika 
dan empati. Konsep insan kamil menjadi dasar bagi pendidikan humanis 
yang menekankan keseimbangan antara kecerdasan, spiritualitas, dan 

 
14 Fitria Wulandari dkk., “Konsep Pendidikan Holistik dalam Membina Karakter Islami”, 
Murobbi: Jurnal Ilmu Pendidikan 5, no. 2 (2021): 157-180. 
15 Ida Faridatul Hasanah dkk., “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Sina dan 
Relevansinya di Era Modern,” Istighna 6, no. 1 (2023): 31–44. 
16 Antin Rista Yuliani dkk., “Religius-Rasional Ibnu Sina dan Relevansinya dengan 
Pendidikan Islam Kontemporer,” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia 3, no. 3 (2023): 
523–548. 
17 Ibn Sina, Isyarat dan Perhatian (Al-Isyarat wa At-Tanbihat), terj. Syihabul Furqon, 
Sumedang: Yayasan Al-Ma’arij, (2020): 19-77. 



266 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

karakter. Pandangan ini memberi kontribusi besar bagi sistem pendidikan 
Islam modern yang berorientasi pada pembentukan manusia berakhlak 
mulia dan berintegritas. 

 
Al-Farabi 

Al-Farabi, bernama lengkap Abu Nasr Muhammad bin Tarkhan al-
Farabi, lahir di Farab (Asia Tengah) pada akhir abad ke-9 M. Ia dikenal 
sebagai Guru Kedua setelah Aristoteles dan pendiri aliran Neo-Platonisme 
dalam filsafat Islam. Sepanjang hidupnya, ia menguasai berbagai disiplin 
ilmu seperti logika, metafisika, musik, matematika, dan politik, dengan 
karya-karya monumental seperti As-Siyasah al-Madinah al-Fadhilah 
(Politik Kota Utama), Tahsil as-Sa‘adah (Mencapai Kebahagiaan), dan 
Ihsha’ al-‘Ulum (Klasifikasi Ilmu).18 

Bagi Al-Farabi, pendidikan merupakan sarana fundamental untuk 
membimbing manusia mencapai kesempurnaan intelektual, moral, dan 
spiritual. Pendidikan proses belajar tidak sekadar penyampaian informasi 
atau penguasaan teori, melainkan juga upaya menumbuhkan kebiasaan 
berpikir dan bertindak sesuai dengan nilai-nilai kebaikan.19 Tujuan 
akhirnya adalah terciptanya manusia berilmu dan berakhlak yang 
berkontribusi pada terwujudnya masyarakat utama (al-Madinah al-
Fadhilah) yaitu masyarakat adil, beradab, dan berorientasi pada 
kebahagiaan bersama. 

Dalam pandangan Al-Farabi, manusia bersifat sosial dan tidak dapat 
hidup sendiri. Karena itu, pendidikan memiliki dimensi sosial yang kuat: 
menciptakan individu bijak yang mampu memperbaiki masyarakat. Ia 
menegaskan bahwa ilmu dan moral tidak boleh dipisahkan ilmu menjadi 
dasar rasionalitas, sedangkan moral menjadi pengarah tindakan. Dalam 
Fushûl al-Madanî, ia membedakan dua bentuk kebajikan: kebajikan teoritis 
(pengembangan akal dan hikmah) dan kebajikan praktis (tindakan sosial 
yang adil dan bermanfaat). Keduanya menjadi fondasi pendidikan yang 
ideal. 

Al-Farabi juga menolak dikotomi antara wahyu dan rasio. Filsafat 
dan agama, menurutnya ini adalah dua jalan yang sama-sama menuntun 
manusia menuju kebenaran dan kebahagiaan. Dengan demikian, 
masyarakat ideal harus mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-

 
18 Gunaldi Ahmad, “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-Farabi”, JIEBAR: Journal 
of Islamic Education: Basic and Applied Research 01,no. 01 (2020), 48-64. 
19 Humaedah dan Mujahidin Almubarak, Op. Cit., 108 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 267 

nilai spiritual agar tercipta keseimbangan antara kemajuan intelektual dan 
kemaslahatan moral.20 

Peran guru sangat sentral dalam pandangan Al-Farabi. Guru bukan 
hanya penyampai ilmu, tetapi pembimbing moral yang menanamkan 
kesalehan dan menyesuaikan metode pembelajaran dengan karakter 
peserta didik. Pendidikan bertujuan menaklukkan dorongan jiwa hewani 
melalui kekuatan akal, sehingga melahirkan akhlak yang luhur dan perilaku 
rasional.21 

Pemikiran Al-Farabi memiliki relevansi besar bagi pendidikan abad 
ke-21. Di tengah krisis moral dan penyalahgunaan kecerdasan digital 
seperti penyebaran hoaks dan degradasi etika sosial, gagasan al-Madinah 
al-Fadhilah menjadi model ideal bagi pembangunan karakter generasi 
digital. Nilai keadilan, kolaborasi, tanggung jawab sosial, dan 
kepemimpinan yang ia ajarkan selaras dengan paradigma pendidikan 
karakter modern. Dengan demikian, pendidikan menurut Al-Farabi 
memberikan kerangka filosofis untuk membentuk warga digital yang 
intelektual, etis, dan berkeadaban. 

 
Analisis Perbandingan Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina dan Al-
Farabi 

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital saat ini, 
penting untuk meninjau kembali gagasan para tokoh filsafat Pendidikan 
Islam pada masa klasik. Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi merupakan 
tiga tokoh besar yang memiliki pandangan mendalam tentang hakikat 
manusia dan tujuan pendidikan. Ketiga tokoh tersebut memiliki 
pandangan yang sejalan bahwa pendidikan tidak semata-mata berorientasi 
pada penyampaian ilmu, melainkan merupakan proses pembentukan 
manusia seutuhnya individu yang berpengetahuan, berakhlak luhur, dan 
memiliki kedalaman spiritual. Bagi mereka, tujuan akhir pendidikan adalah 
penyempurnaan potensi manusia agar dapat meraih kebahagiaan sejati, 
baik dalam kehidupan dunia maupun di akhirat. Kesamaan perspektif ini 
menegaskan bahwa inti pendidikan Islam terletak pada keseimbangan 
antara pengembangan akal dan pembinaan moral spiritual. 

Meskipun memiliki tujuan yang serupa, ketiga tokoh tersebut 
menonjolkan penekanan yang berbeda sesuai dengan latar sosial dan 
keilmuan masing-masing. Al-Ghazali menempatkan proses pendidikan 
dipandang sebagai sarana untuk mempererat hubungan dengan Allah, 

 
20 Madyan dkk., “Konsep Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Al-Farabi dan Fazlur 
Rahman”,  JATP: Journal of Applied Transintegration Paradigm 5, no. 1 (2025): 163-176. 
21 Deden Hilmansah, “Kajian Pemikiran Pendidikan Al-Farabi dalam Pendidikan Islam 
Kontemporer,” Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 131-157. 



268 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

dengan tujuan utama membentuk akhlak mulia dan kesadaran spiritual. 
Bagi Al-Ghazali, guru adalah sosok yang harus menjadi teladan moral dan 
pembimbing ruhani bagi peserta didik.22 Sebaliknya, Ibnu Sina 
menitikberatkan pendidikan pada aspek psikologis dan perkembangan 
individu. Ia menegaskan pentingnya metode pembelajaran yang 
menyesuaikan dengan usia, kemampuan, dan karakter peserta didik agar 
tercapai perkembangan intelektual dan moral secara harmonis.23 Berbeda 
dari keduanya, Al-Farabi memandang pendidikan sebagai instrumen sosial 
yang bertujuan membentuk masyarakat utama (al-madinah al-fadhilah).24 
Pendidikan, menurutnya, tidak hanya berorientasi pada kesempurnaan 
pribadi, tetapi juga berfungsi menata kehidupan masyarakat yang adil, 
beradab, dan harmonis. 

Secara epistemologis, ketiga tokoh ini juga menunjukkan perbedaan 
orientasi pengetahuan. Al-Ghazali menekankan dimensi iluminatif di 
mana kebenaran sejati hanya dapat dicapai melalui penyucian hati dan 
bimbingan ilahi. Ibnu Sina menempatkan rasionalitas dan observasi 
empiris sebagai jalan menuju pengetahuan, sedangkan Al-Farabi 
memadukan rasio dan wahyu sebagai dua sumber kebenaran yang saling 
melengkapi. Ketiganya sepakat bahwa ilmu harus berorientasi pada 
kebenaran dan kebajikan, bukan sekadar utilitas duniawi. 

Ketiga tokoh ini juga sama-sama menolak dikotomi antara ilmu dan 
moral. Al-Ghazali menekankan pentingnya spiritualitas dalam setiap aspek 
ilmu, Ibnu Sina mengintegrasikan logika dan etika dalam pembelajaran, 
sementara Al-Farabi memandang ilmu sebagai sarana mencapai 
kebijaksanaan yang berdampak sosial. Dengan demikian, pendidikan ideal 
menurut mereka adalah pendidikan yang menumbuhkan tiga aspek utama: 
intelektual, moral, dan spiritual. Pendidikan yang hanya mengedepankan 
kecerdasan intelektual tanpa akhlak akan melahirkan manusia pintar tetapi 
tidak bermoral, sedangkan pendidikan yang menonjolkan moral tanpa 
ilmu akan kehilangan daya saing dalam kehidupan modern.  

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital, sintesis 
pemikiran ketiga tokoh ini sangat relevan. Era digital diwarnai derasnya 
arus informasi, individualisme, dan penurunan nilai etika dalam interaksi 
sosial. Gagasan Al-Ghazali tentang pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian 
jiwa) dapat menjadi solusi terhadap degradasi moral akibat penggunaan 
teknologi tanpa kontrol spiritual. Sementara konsep perkembangan 

 
22 Ahmad Sahar, “Pandangan Al-Ghazali tentang Pendidikan Moral,” Jurnal An-Nur 6, 
no. 2 (2012): 204-224. 
23 Minten Apriani dkk., “The Ibn Sina Perspective on Education Concept,” Jurnal Kajian 
Peradaban Islam 4, no. 2 (2021): 71-80. 
24 M. Wiyono, “Pemikiran Filsafat Al-Farabi”, Substantia 18, no. 1 (2016): 67-80. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 269 

bertahap dan pendidikan berbasis potensi yang dikemukakan Ibnu Sina 
dapat menjadi acuan dalam merancang kurikulum adaptif bagi generasi 
digital. Pandangan Al-Farabi mengenai pendidikan sebagai fondasi 
pembentukan masyarakat beradab juga sangat penting untuk 
menumbuhkan kesadaran sosial, tanggung jawab, dan etika bermedia di 
era teknologi.  

Ketiganya jika disintesiskan dapat membentuk paradigma 
pendidikan yang seimbang antara rasionalitas, moralitas, dan spiritualitas 
sebuah model yang sangat dibutuhkan untuk membimbing generasi digital 
agar berilmu sekaligus beradab. Namun demikian, penerapan gagasan 
ketiganya dalam konteks pendidikan modern menuntut reinterpretasi agar 
tidak berhenti pada idealisme normatif. Nilai-nilai spiritual dan moral yang 
mereka ajarkan perlu diterjemahkan dalam kurikulum, strategi 
pembelajaran, serta budaya digital yang konkret agar pendidikan Islam 
tetap relevan di tengah perubahan zaman. 

 
Relevansi Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, Dan Al-Farabi Sebagai 
Solusi Terhadap Krisis Moral Dan Intelektual Generasi Digital  

Dalam pendidikan abad ke-21, kemampuan 4C (communication, 
collaboration, critical thinking and problem solving, serta creativity and 
innovation) menjadi indikator penting bagi kualitas peserta didik. 
Communication (komunikasi) merupakan sarana utama untuk 
membangun interaksi sosial yang sehat, collaboration (kolaborasi) 
menuntut kemampuan bekerja sama dalam pembelajaran, critical thinking 
and problem solving (berpikir kritis dan pemecahan masalah) kemampuan 
berpikir analitis serta mencari solusi atas suatu permasalahan, sedangkan 
creativity and innovation (kreativitas dan inovasi) daya cipta dan 
pembaruan dalam menciptakan ide atau Solusi baru.25 Keterampilan 
tersebut menuntut keseimbangan antara kecerdasan intelektual, karakter, 
dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, pemikiran klasik Al-
Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi tetap relevan karena memberikan dasar 
filosofis dan etis bagi pembentukan kompetensi abad ke-21 yang berakar 
pada nilai moral dan spiritual. 

Pemikiran Al-Ghazali yang menekankan keseimbangan antara ilmu 
dan akhlak, memperkuat dimensi reflektif, dan etis dalam berpikir kritis. 
Ia menegaskan bahwa rasionalitas harus selalu disertai kesadaran spiritual, 
agar ilmu tidak kehilangan arah moralnya (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin). 
Sementara itu, Ibnu Sina menekankan pentingnya keterampilan pedagogis 

 
25 Melian Arsanti dkk., “Tuntutan Kompetensi 4C Abad 21 dalam Pendidikan di 
Perguruan Tinggi untuk Menghadapi Era Society 5.0,” Prosiding Seminar Nasional 
Pascasarjana (Semarang: Pascasarjana Universitas Negeri Semarang, 2022): 319-324. 



270 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

yang menyesuaikan tahap perkembangan peserta didik, sejalan dengan 
prinsip pembelajaran kreatif dan adaptif abad ke-21 (Al-Najat). Metode 
pembiasaan, demonstrasi, dan diskusi yang ia tawarkan dapat 
mengembangkan nalar kritis sekaligus menumbuhkan inovasi. Di sisi lain, 
Al-Farabi memandang pendidikan sebagai proses sosial menuju 
terbentuknya masyarakat utama (al-madinah al-fadhilah). Pemikirannya 
mendukung pentingnya kolaborasi, komunikasi, dan kepemimpinan 
etisnilai yang sangat dibutuhkan dalam membentuk warga digital yang 
bertanggung jawab. 

 Lebih jauh, ketiga tokoh ini juga relevan dalam konteks literasi 
digital. Di tengah derasnya arus informasi, peserta didik perlu memiliki 
kemampuan menyeleksi dan menggunakan teknologi secara etis.26 Nilai-
nilai moral dari pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi dapat 
menjadi filter etis dalam menilai kebenaran informasi serta mencegah 
penyalahgunaan teknologi, seperti ujaran kebencian, plagiarisme, dan 
penyebaran hoaks. Dalam hal ini, guru berperan bukan sekadar sebagai 
pengajar (mu’allim), tetapi sebagai murabbi pembimbing spiritual dan 
moral yang menuntun peserta didik dalam dunia nyata maupun digital. 

Dengan demikian, relevansi pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan 
Al-Farabi tidak berhenti pada nilai historis, melainkan berkontribusi dalam 
membangun paradigma pendidikan modern yang berakar pada spiritualitas 
dan etika. Integrasi antara keterampilan 4C, literasi digital, dan pendidikan 
karakter yang diinspirasi dari ketiga tokoh tersebut dapat menjadi solusi 
konkret terhadap krisis moral dan intelektual generasi digital. Pendidikan 
tidak lagi dipahami sekadar sebagai upaya mencetak manusia cerdas, tetapi 
juga sebagai proses membentuk insan kamil manusia yang berpikir kritis, 
berkolaborasi dengan empati, berinovasi dengan tanggung jawab, serta 
menggunakan teknologi dengan akhlak dan kesadaran spiritual. 

Dalam praktiknya, penerapan tersebut dapat diwujudkan melalui 
langkah-langkah nyata, seperti penerapan pembelajaran berbasis proyek 
yang menanamkan nilai moral dan etika digital, program mentoring di 
perguruan tinggi yang menumbuhkan tanggung jawab sosial dan spiritual 
mahasiswa, serta pemanfaatan Learning Management System (LMS) yang 
adaptif terhadap kebutuhan peserta didik sekaligus memperkuat literasi 
etis dan kejujuran akademik. Dengan cara ini, pemikiran Al-Ghazali, Ibnu 
Sina, dan Al-Farabi bukan hanya menjadi wacana filosofis, tetapi juga 
pedoman aplikatif yang relevan untuk membentuk generasi digital yang 
cerdas secara intelektual, matang secara moral, dan beradab dalam 
menggunakan teknologi. 

 
26 Handriyanto dkk., “Pengaruh Literasi Digital terhadap Moralitas Peserta Didik,” Jurnal 
Global Citizen 11, no. 2 (2022): 59–67. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 271 

Sebagai penguatan nilai spiritual dari pandangan ketiga tokoh 
tersebut, relevan kiranya untuk menautkan makna ilmu dan iman 
sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Mujaadilah ayat 11: 

 

ُ بِاَ تَ عْمَلُوْنَ خَبِيٌْْ   ۝١١وَالَّذِيْنَ اوُْتوُا الْعِلْمَ دَرَجٰت ٍۗ وَاللّٰٰ  
“Allah niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di 
antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah 
Mahateliti terhadap apa yang kamu kerjakan”. 
Ayat tersebut menekankan bahwa Allah SWT mengangkat derajat 

orang beriman dan berilmu, baik di dunia maupun di akhirat. Dalam Tafsir 
Al-Munir, dijelaskan bahwa keutamaan ini diberikan kepada mereka yang 
menggabungkan antara keimanan dan ilmu. Allah meninggikan kedudukan 
para ulama dengan derajat kemuliaan dan pahala yang besar, sebab ilmu 
menjadi sebab utama kemuliaan manusia dan pembeda antara yang 
berilmu dengan yang tidak.27 

Dengan demikian, integrasi nilai iman dan ilmu sebagaimana 
ditekankan dalam tafsir ini sejalan dengan gagasan Al-Ghazali, Ibnu Sina, 
dan Al-Farabi tentang pentingnya pendidikan yang tidak sekadar 
mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga menyucikan dan 
meninggikan nilai spiritual manusia. Dalam konteks era digital, semangat 
ayat tersebut menjadi fondasi untuk membangun generasi yang bukan 
hanya unggul secara pengetahuan, tetapi juga memiliki akhlak mulia dan 
berlandaskan keimanan dalam mengaplikasikan ilmunya. 

 
Penutup 

Kajian terhadap pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi 
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi filosofis yang 
sangat kuat dalam membentuk manusia paripurna. Ketiganya menegaskan 
bahwa tujuan utama pendidikan bukan hanya mencerdaskan akal, tetapi 
juga menyucikan jiwa dan membangun karakter sosial yang berakhlak. 
Pemikiran Al-Ghazali menekankan spiritualitas dan moralitas sebagai inti 
proses pendidikan, Ibnu Sina mengedepankan pendekatan rasional dan 
psikologis yang menumbuhkan potensi individu, sedangkan Al-Farabi 
menyoroti fungsi sosial pendidikan dalam membangun masyarakat 
beradab. Sintesis dari ketiganya menghasilkan paradigma kerangka 
pendidikan yang harmonis antara nalar, moral, dan spiritualitas. 

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital, gagasan 
ketiga tokoh tersebut relevan sebagai pedoman untuk membangun sistem 

 
27 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Aqidah, Syariah, dan Manhaj, Jilid 14 Jakarta: Gema 
Insani, (2013): 416-417. 



272 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter, tanggung jawab 
sosial, dan kecerdasan etis. Nilai-nilai pendidikan klasik Islam dapat 
diintegrasikan dengan kompetensi modern seperti kemampuan berpikir 
kritis, kerja sama, komunikasi efektif, dan kreativitas, sehingga 
menghasilkan peserta didik yang bukan sekadar berpretasi dalam bidang 
akademik, tetapi juga memiliki kedewasaan moral dan spiritual. Dengan 
demikian, pendidikan Islam modern perlu memadukan kekuatan integrasi 
antara pengetahuan umum dan nilai-nilai Islam diperlukan agar terbentuk 
generasi yang cerdas, berakhlak mulia, serta adaptif terhadap dinamika 
zaman.      
 

Daftar Pustaka 
Ahmad, Gunaldi. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-Farabi.” 

JIEBAR: Journal of Islamic Education: Basic and Applied Research 1, no. 
1 (2020): 48-64. 

Akmal, Miftahul Jannah, dkk. “Membangun Potensi Melalui Pendidikan 
Anak: Perspektif Ibnu Sina dalam Islam.” Al-Hikmah: Jurnal Agama 
dan Ilmu Pengetahuan 21, no. 2 (2024): 250–263. 

Alfazri, M. Rafi, dkk. “Konsep Pendidikan dalam Perspektif Filsafat Islam 
Menurut Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya di Era Modern.” 
Reflection: Islamic Education Journal 1, no. 4 (2024): 140-153. 

Apriani, Minten, dkk. “The Ibn Sina Perspective on Education Concept.” 
Jurnal Kajian Peradaban Islam 4, no. 2 (2021): 71-80. 

Arsanti, Melian, dkk. “Tuntutan Kompetensi 4C Abad 21 dalam 
Pendidikan di Perguruan Tinggi untuk Menghadapi Era Society 
5.0.” Prosiding Seminar Nasional Pascasarjana. Semarang: Pascasarjana 
Universitas Negeri Semarang, 2022: 319-324. 

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir Al-Munir Aqidah, Syariah, dan Manhaj, Jilid 14 
Jakarta: Gema Insani, 2013. 

Diba Fauzia, Adel, dkk. “Peran Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan 
Generasi Unggul dan Berkarakter.” Linuhung: Jurnal Manajemen dan 
Pendidikan Islam 1, no. 2 (2024): 140-153. 

Fikri, M. Kamalul. Imam Al-Ghazali: Biografi Lengkap Sang Hujjatul Islam. 
Yogyakarta: Laksana, 2022. 

Handriyanto, dkk. “Pengaruh Literasi Digital terhadap Moralitas Peserta 
Didik.” Jurnal Global Citizen 11, no. 2 (2022): 59–67. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 273 

Hasanah, Ida Faridatul, dkk. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu 
Sina dan Relevansinya di Era Modern.” Istighna 6, no. 1 (2023): 31-
44. 

Hilmansah, Deden. “Kajian Pemikiran Pendidikan Al-Farabi dalam 
Pendidikan Islam Kontemporer.” Jazirah: Jurnal Peradaban dan 
Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 131-157. 

Ibn Sina. Isyarat dan Perhatian (Al-Isyarat wa At-Tanbihat). Terj. Syihabul 
Furqon. Sumedang: Yayasan Al-Ma’arij, 2020. 

Imam Al-Ghazali. Ihya Ulumuddin (Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu Agama). 
Jilid 1. Alih bahasa Purwanto. Bandung: Penerbit Marja, 2020. 

Kurniawati, Indriani, dkk., “Pemikiran Al-Ghazali Tentang Filsafat 
Pendidikan Islam Dan Pembentukan Karakter: Relevansinya 
Untuk Masyarakat, Tawshiyah: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan 
Islam 18, no. 2 (2023): 57-72. 

Madyan, dkk. “Konsep Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Al-Farabi dan 
Fazlur Rahman.” JATP: Journal of Applied Transintegration Paradigm 
5, no. 1 (2025): 163-176. 

Maesak, Cantri, dkk. “Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Krisis 
Moral Generasi Z Di Era Globalisasi Digital.” Reflectiong: Islamic 
Educational Journal 2, no. 1 (2025): 01-09. 

P, Intan Rosetya Viera, dkk. “Pandangan Filsafat Islam Terhadap 
Pendidikan Ilmu Pengetahuan; Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan 
Al-Farabi.” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (2024): 167-176. 

Putri, Widia. “Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan dan Relevansinya 
dengan Dunia Pendidikan Modern.” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, 
no. 1 (2025): 8814-8825. 

Rohman, Miftaku. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina dan 
Relevansinya dengan Pendidikan Modern.” Episteme 8, no. 2 
(2013): 279-300. 

Sahar, Ahmad. “Pandangan Al-Ghazali tentang Pendidikan Moral.” Jurnal 
An-Nur 6, no. 2 (2012): 204-224. 

Su, Ahmad Ridlo, Ibnu Sina: Ilmuwan, Pujangga, Filsuf Besar Dunia. 
Yogyakarta: Anak Hebat Indonesia, 2020. 

  Ummah, Afdalul, dkk.,“Kritik Teologis Al-Ghazali terhadap Metafisika 
Filsuf Muslim” Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman 13, 
no. 1 (2025): 92-108. 



274 Sekar Sianly Dkk – Relevansi Pemikiran Al-Ghazali 

Wiyono, M. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.” Substantia 18, no. 1 (2016): 
67-80. 

Wulandari, Fitria, dkk. “Konsep Pendidikan Holistik dalam Membina 
Karakter Islami”, Murobbi: Jurnal Ilmu Pendidikan 5, no. 2 (2021): 
157-180. 

Yuliani, Antin Rista, dkk. “Religius-Rasional Ibnu Sina dan Relevansinya 
dengan Pendidikan Islam Kontemporer.” Nusantara: Jurnal 
Pendidikan Indonesia 3, no. 3 (2023): 523–548. 


