RELEVANSI PEMIKIRAN AL-GHAZALLI,
IBNU SINA, DAN AL-FARABI SEBAGAI
SOLUSI TERHADAP KRISIS MORAL
DAN INTELEKTUAL GENERASI
DIGITAL

Sekar Sianly
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
12310120375@students.uin-suska.ac.id

Nadia Nabila
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
12310122382(@students.uin-suska.ac.id

Herlini Puspika Sari
Universitas Islam Negeri Sultan Syarif Kasim Riau
hetlini.puspika.sari@uin-suska.ac.id

Abstract: This study explores the relevance of Al-Ghazali,
Ibn Sina, and Al-Farabi’s educational thought as a conceptual
foundation to address the moral and intellectual crisis of the
digital generation. Using a descriptive-analytical method
through library research, this paper synthesizes their
philosophical ideas that emphasize the integration of
rationality, morality, and spirituality in education. Al-Ghazali
views education as a process of soul purification (tazkiyatun

Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan kajian keislaman
Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 ; p-ISSN 2338-31806; e-ISSN 2549-1873; 259-274


mailto:12310120375@students.uin-suska.ac.id
mailto:12310122382@students.uin-suska.ac.id
mailto:herlini.puspika.sari@uin-suska.ac.id

nafs) aimed at forming noble character and spiritual maturity.
Ibn Sina focuses on the development of human potential
through rational, moral, and age-appropriate learning to
achieve al-insan al-kamil (the perfect human). Meanwhile, Al-
Farabi envisions education as an instrument for realizing al-
madinah al-fadhilah (the virtuous city), a society built upon
justice, knowledge, and ethics. The findings highlight that
their concepts remain highly relevant in the 21st century to
balance intellectual progress with ethical awareness and digital
responsibility. The synthesis of these three perspectives offers
a philosophical and practical framework for shaping a digitally
literate generation that is intelligent, moral, and spiritually
grounded.

Keywords: Al-Ghazali, Ibn Sina, Al-Farabi, moral crisis,

digital generation, Islamic education

Abstrak: Penelitian ini mengkaji relevansi pemikiran
pendidikan Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi sebagai
landasan konseptual dalam menghadapi krisis moral dan
intelektual generasi digital. Dengan menggunakan metode
deskriptif-analitis melalui studi pustaka, penelitian ini
mensintesiskan gagasan filosofis ketiganya yang menekankan
integrasi antara rasionalitas, moralitas, dan spiritualitas dalam
pendidikan. Al-Ghazali memandang pendidikan sebagai
proses penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) yang bertujuan
membentuk akhlak mulia dan kematangan spiritual. Ibnu Sina
menitikberatkan pendidikan pada pengembangan potensi
manusia melalui pendekatan rasional, moral, dan sesuai tahap
perkembangan untuk mencapai al-insan al-kamil (manusia
sempurna). Sementara itu, Al-Farabi melihat pendidikan
sebagai instrumen pembentukan al-madinah al-fadhilah
(masyarakat utama) yang berlandaskan keadilan, ilmu, dan
etika. Hasil kajian menunjukkan bahwa pemikiran ketiganya
tetap relevan di abad ke-21 sebagai panduan dalam
menyeimbangkan kemajuan intelektual dengan kesadaran etis
dan tanggung jawab digital. Sintesis gagasan Al-Ghazali, Ibnu
Sina, dan Al-Farabi memberikan kerangka filosofis sekaligus
praktis bagi pembentukan generasi digital yang cerdas,
berakhlak, dan berlandaskan nilai spiritual.

Kata kunci: Al-Ghazali, Ibnu Sina, Al-Farabi, krisis moral,
generasi digital, pendidikan Islam

26() Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



Pendahuluan

Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi merupakan warisan
intelektual besar dalam khazanah filsafat pendidikan Islam klasik yang
tetap relevan di era modern. Ketiganya tidak hanya menghadirkan gagasan
teoretis, tetapi juga menawarkan fondasi etik, spiritual, dan intelektual yang
mampu menjawab tantangan pendidikan masa kini. Dalam konteks
generasi digital, problematika seperti krisis moral, degradasi karakter,
lemahnya refleksi kritis, serta dominasi media sosial yang mengikis nilai-
nilai spiritual dan kemanusiaan menunjukkan bahwa pendidikan modern
kerap terjebak pada aspek kognitif dan teknologis semata, sementara
dimensi moral dan spiritual semakin terpinggirkan.

Al-Ghazali menegaskan bahwa pendidikan  sejati  harus
menyeimbangkan aspek rasional, moral, dan spiritual.’ Tujuan akhir
pendidikan, menurutnya, bukan hanya kecerdasan intelektual, melainkan
pembentukan akhlak mulia dan kedekatan dengan Allah SWT. Pendidikan
yang mengabaikan pembinaan jiwa akan melahirkan individu yang unggul
secara akademik namun miskin integritas moral. Karena itu, Al-Ghazali
menempatkan ilmu sebagai sarana penyucian jiwa (tazkiyatun nafs) dan
jalan menuju kesempurnaan hidup dunia dan akhirat. Konsep ini relevan
dengan tantangan generasi digital yang membutuhkan keseimbangan
antara kecerdasan rasional dan kematangan spiritual.

Sementara itu, Ibnu Sina memandang pendidikan sebagai proses
menuju kesempurnaan manusia atau al-insan al-kamil, di mana
kebahagiaan sejati (sa‘adah) dicapai melalui pengembangan potensi akal
dan moral.” Ia menyoroti perlunya proses belajar yang menyesuaikan
dengan fase pertumbuhan peserta didik serta berfokus pada pembentukan
keutuhan kepribadian. Pendidikan bagi Ibnu Sina bukan sekadar
pengajaran, tetapi pembudayaan nilai-nilai kemanusiaan yang memadukan
ilmu, akhlak, dan pengalaman hidup. Dalam konteks pembelajaran digital,
gagasan ini memberi arah agar kemajuan teknologi tetap berpihak pada
kemanusiaan dan tidak kehilangan dimensi etik serta spiritual.

Adapun Al-Farabi melihat pendidikan sebagai sarana strategis untuk
membentuk masyarakat ideal (al-madinah al-fadhilah) sebuah tatanan
sosial yang beradab, adil, dan berorientasi pada kebajikan.” Pendidikan,
menurutnya, harus melahirkan manusia yang berilmu sekaligus berakhlak,

1'Widia Putti, “Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan dan Relevansinya dengan Dunia
Pendidikan Modertn,” Jurnal Pendidikan Tambusai 9, no. 1 (2025): 8814-8825.

2 Miftaku Rohman, “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina dan Relevansinya
dengan Pendidikan Modern,” Epistenze 8, no. 2 (2013): 279-300.

3 M. Rafi Alfazri dkk., “Konsep Pendidikan dalam Perspektif Filsafat Islam Menurut
Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya di Era Modern,” Reflection: Islamic Education Journal
1, no. 4 (2024): 140-153.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 26]



karena kesempurnaan manusia hanya tercapai ketika ilmu diterapkan
untuk kemaslahatan bersama. Pemikiran ini relevan dengan kebutuhan
abad ke-21 yang menuntut kolaborasi, empati, dan tanggung jawab sosial
di tengah masyarakat digital yang semakin kompleks.

Beberapa penelitian menunjukkan bahwa krisis moral dan
intelektual generasi digital berakar pada lemahnya internalisasi nilai dan
spiritualitas dalam sistem pendidikan modern. Studi seperti “Peran
Pendidikan Islam dalam Mengatasi Krisis Moral Generasi Z di Era
Globalisasi Digital” menekankan pentingnya perpaduan antara pembinaan
akhlak, literasi etika digital, serta penguatan kesadaran spiritual sebagai
dasar pembentukan generasi yang memiliki tanggung jawab moral dan
integritas. Namun, kajian yang secara komprehensif mensintesiskan
pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi sebagai solusi konseptual
terthadap krisis tersebut masih terbatas.*

Berdasarkan latar belakang tersebut, penelitian ini berupaya
menelusuri relevansi pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi
sebagai landasan konseptual dalam mengatasi krisis moral dan intelektual
generasi digital. Ketiganya menawarkan paradigma pendidikan Islam yang
bersifat menyeluruh mengintegrasikan nalar rasional, kekuatan spiritual,
dan pembentukan moral sebagai basis penguatan karakter serta kecerdasan
spiritual peserta didik dalam menghadapi dinamika global dan kemajuan
teknologi. Oleh karena itu, kajian ini tidak hanya berfungsi sebagai analisis
filosofis terhadap pemikiran klasik Islam, tetapi juga sebagai upaya
kontekstualisasi nilai-nilai pendidikan Islam dalam membangun generasi
digital yang cerdas, beretika, dan berkepribadian unggul.

Metode Penelitian

Metode penelitian yang digunakan dalam kajian ini adalah studi
pustaka (library research). Dalam metode ini, peneliti menelusuri dan
menghimpun berbagai teori serta informasi yang relevan dengan topik
penelitian melalui sumber-sumber kepustakaan. Data diperoleh dari buku,
artikel jurnal, dan literatur ilmiah lainnya yang berkaitan dengan tema
kajian. Seluruh referensi tersebut kemudian di analisis secara mendalam
dan dibandingkan, lalu diperkaya dengan pemikiran serta interpretasi
peneliti terhadap hasil kajian yang ditemukan.’

4 Cantri Maesak dkk., “Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Krisis Moral Generasi
7 Di Era Globalisasi Digital”, Reflectiong: Islamic Educational Jonrnal 2, no. 1 (2025): 01-09.
5> Intan Rosetya Viera P dkk., “Pandangan Filsafat Islam Terhadap Pendidikan Ilmu
Pengetahuan; Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan Al-Farabi” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam
2, no. 3 (2024): 167-176.

262 Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



Pembahasan
Al-Ghazali

Al-Ghazali atau Abu Hamid Muhammad bin Muhammad bin
Ahmad at-Thusy lahir di Thus, Khurasan (Iran) pada tahun 450 H/1058
M dan wafat tahun 1111 M. Ia dikenal dengan berbagai gelar seperti
Hujjatul Islam dan Zainul ‘Abidin karena keluasan ilmunya. Berasal dari
keluarga sederhana, ayahnya seorang pemintal wol (al-ghazzal) yang taat
beragama dan memiliki kecintaan besar terhadap ilmu.® Setelah wafat, Al-
Ghazali dan saudaranya diasuh oleh seorang sufi bernama Ahmad bin
Muhammad Ar-Razakani yang mendidik mereka dalam ilmu agama.

Sejak kecil ia belajar dasar-dasar fikih di Thusi dengan Ahmad bin
Muhammad Ar-Razakany, lalu melanjutkan Pendidikan ke Jurjan untuk
memperdalam figih di bawah bimbingan Abu Nasr Al-Ismaili. Setelah itu,
ia berangkat ke Naisabur dan menjadi murid utama Imam Al-Juwaini yang
memperkenalkan filsafat dan logika kepadanya melalui jalur teologi.
Setelah itu, Al-Ghazali juga mendalami tasawuf di bawah bimbingan Abu
Ali al-Farmadzi.”

Nama “Al-Ghazali” diyakini berasal dari profesi ayahnya sebagai
pemintal wol atau dari nama desa kelahirannya, Ghazalah. Meski hidup
dalam keterbatasan, Al-Ghazali tumbuh di lingkungan religius dan ilmiah,
sehingga sejak muda ia dikenal tekun belajar dan kelak menjadi tokoh
penting dalam dunia keilmuan dan pendidikan Islam.”

Bagi Al-Ghazali, ilmu memiliki kedudukan sentral sebagai jalan
untuk mempererat hubungan dengan Allah sekaligus mencapai
kebahagiaan sejati, baik di dunia maupun di akhirat.” [a menegaskan bahwa
pendidikan tidak boleh dipahami semata sebagai aktivitas pengajaran atau
penyampaian pengetahuan, melainkan sebagai proses pembentukan
karakter dan penyucian jiwa. Menuntut ilmu bagi manusia, menurutnya,
adalah sarana untuk menumbuhkan akal, memperhalus moral, serta
memperkuat hubungan spiritual dengan Sang Pencipta. Karena itu,
pendidikan ideal adalah pendidikan yang menyeimbangkan aspek
intelektual, emosional, dan spiritual agar peserta didik mampu hidup secara
harmonis antara kebutuhan duniawi dan ukhrawi.

¢ Indriani Kurniawati dkk., “Pemikiran Al-Ghazali Tentang Filsafat Pendidikan Islam
Dan Pembentukan Karakter: Relevansinya Untuk Masyarakat, Tawshiyah: Jurnal Sosial
Keagamaan dan Pendidikan Islam 18, no. 2 (2023): 57-72.

7 Afdalul Ummah dkk., “Kritik Teologis Al-Ghazali terhadap Metafisika Filsuf Muslim”
Tafagqub: Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman 13, no. 1 (2025): 92-108.

8 M. Kamalul Fikti, Imam Al-Ghazali: Biografi 1engkap Sang Hujjatnl Islam (Y ogyakatta:
Laksana, 2022): 13-16

 Imam Al-Ghazali, Ihya Ulumuddin, Menghidupkan Kembali Ilmu-Ilmu Agama), jilid 1,
alih bahasa Purwanto (Bandung: Penerbit Marja, 2020): 47—48.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 263



Lebih lanjut, 1-Ghazali berpandangan bahwa pendidikan ideal harus
meliputi tiga dimensi utama pengembangan intelektual, pembinaan sikap,
dan pelatihan keterampilan." Keseimbangan antara ketiganya penting agar
manusia tidak hanya menjadi individu yang berpengetahuan luas, tetapi
juga berakhlak baik serta mampu menerapkan ilmunya dalam kehidupan
nyata. Guru, dalam pandangannya, berperan sebagai teladan moral,
pembimbing spiritual, sekaligus fasilitator pembelajaran praktis. Karena
itu, metode pendidikan yang dianjurkan Al-Ghazali menekankan
keteladanan, praktik langsung, pembiasaan, refleksi diri, dan pendekatan
personal terhadap peserta didik.

Dalam konteks abad 21, relevansi pemikiran Al-Ghazali semakin
penting. Generasi digital menghadapi arus informasi cepat, media sosial
yang tak terkendali, dan potensi degradasi moral. Pendekatan holistik Al-
Ghazali yang menyeimbangkan rasionalitas, moral, dan spiritual menjadi
panduan untuk menumbuhkan generasi yang cerdas secara intelektual
sekaligus berkarakter dan bertanggung jawab.'"" Pendidikan karakter
berbasis spiritualitas, seperti yang dianjurkan Al-Ghazali, kini banyak
diterapkan di sekolah dan perguruan tinggi Islam sebagai respons terhadap
krisis moral modern.

Ibnu Sina

Ibnu Sina atau Abu Ali Husain bin Abdullah bin Hasan bin Ali bin
Sina lahir di Afsyanah, Bukhatra (Uzbekistan) pada 370 H/980 M. Di Barat,
ia dikenal sebagai Avicenna dan dijuluki The Prince of Physicians karena
pengaruh besarnya dalam filsafat dan kedokteran. Latar keluarganya yang
religius dan intelektual membentuk karakter ilmiahnya sejak kecil di masa
Dinasti Samaniah. "

Bagi Ibnu Sina, pendidik adalah teladan moral dan pembimbing
intelektual.” Pendidikan tidak sebatas ruang kelas, melainkan proses
pembentukan karakter dan moral melalui pengalaman hidup. Tujuan
utama pendidikan adalah kebahagiaan (sa‘adah) yang dicapai secara
bertahap mulai dari kebahagiaan pribadi hingga kebahagiaan akhirat.
Konsep ini menegaskan bahwa pendidikan ideal tidak hanya
mencerdaskan akal, tetapi juga menyempurnakan jiwa dan akhlak.

10 Widia Putri, Op. Cit., 8817.

11 Adel Diba Fauzia dkk., “Peran Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan Generasi Unggul
dan Berkarakter”, Linubhung: Jurnal Manajemen dan Pendidikan Istam 1, no. 2 (2024): 140-153.
12 Ahmad Ridlo Su, Ibnu Sina: Lmmwvan, Pujangga, Filsuf Besar Dunia, (Yogyakarta: Anak
Hebat Indonesia, 2020): 1-2.

13 Miftahul Jannah Akmal dkk., “Membangun Potensi Melalui Pendidikan Anak:
Perspektif Ibnu Sina dalam Islam,” A~Hikmab: Jurnal Agama dan Llpn Pengetabuan 21, no.
2 (2024): 250-2063.

264 Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



Ibnu Sina menckankan bahwa rasional dan spiritual tidak boleh
dipisahkan karena keduanya saling melengkapi dalam memahami realitas
dan menyelesaikan berbagai persoalan kehidupan. Dalam pandangannya,
Pendidikan yang baik harus membawa manusia pada kebahagiaan dunia
dan akhirat, yang dicapai secara bertahap sesuai perkembangan dan jenjang
pendidikan peserta didik."

Ibnu Sina membagi tahapan pendidikan berdasarkan perkembangan
usia. Anak usia 3-5 tahun dibiasakan dengan moral, kebersihan, dan
permainan edukatif; usia 6-14 tahun diajarkan membaca Al-Qur’an,
bahasa Arab, dan dasar-dasar agama; sedangkan setelah 14 tahun
diarahkan sesuai bakat dan minatnya seperti kedokteran, filsafat, atau
matematika.”” Sistem ini menunjukkan pemahaman dini terhadap prinsip
developmentally appropriate education jauh sebelum konsep modern itu
muncul.

Dalam metode pembelajaran, Ibnu Sina menekankan pentingnya
menyesuaikan pendekatan dengan karakter materi dan peserta didik. Ia
menerapkan talgin (pengulangan), demonstrasi, pembiasaan moral, diskusi
logis, magang untuk bidang praktis, serta targhib—tarhib (hadiah dan
hukuman seimbang) guna menumbuhkan motivasi dan disiplin belajar. Ini
menunjukkan visinya tentang pendidikan yang menyatukan teori, praktik,
dan etika.'’

Secara filosofis, Ibnu Sina memandang manusia terdiri atas tiga
unsur utama: akal (al-‘aql), jiwa (an-nafs), dan moral (al-akhlaq). Akal
adalah instrumen tertinggi untuk memahami kebenaran; jiwa merupakan
inti kehidupan yang menggerakkan dan menyadarkan manusia; sedangkan
moral adalah hasil keseimbangan antara keduanya. Pendidikan harus
mengarahkan akal dan jiwa menuju kesempurnaan agar manusia menjadi
insan kamil manusia yang mencapai kesempurnaan dan keseimbangan
dalam segala aspek kehidupan.'’

Pemikiran Ibnu Sina relevan dalam konteks abad ke-21, di mana
generasi digital sering unggul secara intelektual tetapi lemah dalam etika
dan empati. Konsep insan kamil menjadi dasar bagi pendidikan humanis
yang menekankan keseimbangan antara kecerdasan, spiritualitas, dan

14 Fitria Wulandari dkk., “Konsep Pendidikan Holistik dalam Membina Karakter Islami”,
Murobbi: Jurnal mu Pendidikan 5, no. 2 (2021): 157-180.

15 1da Faridatul Hasanah dkk., “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu Sina dan
Relevansinya di Era Modern,” Iszighna 6, no. 1 (2023): 31-44.

16 Antin Rista Yuliani dkk., “Religius-Rasional Ibnu Sina dan Relevansinya dengan
Pendidikan Islam Kontemporer,” Nusantara: Jurnal Pendidikan Indonesia 3, no. 3 (2023):
523-548.

7 Ibn Sina, Isyarat dan Perhatian (Al-Isyarat wa At-Tanbibat), tetj. Syihabul Furqon,
Sumedang: Yayasan Al-Ma’arij, (2020): 19-77.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 265



karakter. Pandangan ini memberi kontribusi besar bagi sistem pendidikan
Islam modern yang berorientasi pada pembentukan manusia berakhlak
mulia dan berintegritas.

Al-Farabi

Al-Farabi, bernama lengkap Abu Nasr Muhammad bin Tarkhan al-
Farabi, lahir di Farab (Asia Tengah) pada akhir abad ke-9 M. Ia dikenal
sebagai Guru Kedua setelah Aristoteles dan pendiri aliran Neo-Platonisme
dalam filsafat Islam. Sepanjang hidupnya, ia menguasai berbagai disiplin
ilmu seperti logika, metafisika, musik, matematika, dan politik, dengan
karya-karya monumental seperti As-Siyasah al-Madinah al-Fadhilah
(Politik Kota Utama), Tahsil as-Sa‘adah (Mencapai Kebahagiaan), dan
Thsha’ al-‘Ulum (Klasifikasi [lmu)."

Bagi Al-Farabi, pendidikan merupakan sarana fundamental untuk
membimbing manusia mencapai kesempurnaan intelektual, moral, dan
spiritual. Pendidikan proses belajar tidak sekadar penyampaian informasi
atau penguasaan teori, melainkan juga upaya menumbuhkan kebiasaan
berpikir dan bertindak sesuai dengan nilai-nilai kebaikan.” Tujuan
akhirnya adalah terciptanya manusia berilmu dan berakhlak yang
berkontribusi pada terwujudnya masyarakat utama (al-Madinah al-
Fadhilah) yaitu masyarakat adil, beradab, dan berorientasi pada
kebahagiaan bersama.

Dalam pandangan Al-Farabi, manusia bersifat sosial dan tidak dapat
hidup sendiri. Karena itu, pendidikan memiliki dimensi sosial yang kuat:
menciptakan individu bijak yang mampu memperbaiki masyarakat. Ia
menegaskan bahwa ilmu dan moral tidak boleh dipisahkan ilmu menjadi
dasar rasionalitas, sedangkan moral menjadi pengarah tindakan. Dalam
Fushul al-Madani, ia membedakan dua bentuk kebajikan: kebajikan teoritis
(pengembangan akal dan hikmah) dan kebajikan praktis (tindakan sosial
yang adil dan bermanfaat). Keduanya menjadi fondasi pendidikan yang
ideal.

Al-Farabi juga menolak dikotomi antara wahyu dan rasio. Filsafat
dan agama, menurutnya ini adalah dua jalan yang sama-sama menuntun
manusia menuju kebenaran dan kebahagiaan. Dengan demikian,
masyarakat ideal harus mengintegrasikan ilmu pengetahuan dengan nilai-

18 Gunaldi Ahmad, “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-Farabi”, [IEBAR: Journal
of Istamic Education: Basic and Applied Research 01,no. 01 (2020), 48-64.
19 Humaedah dan Mujahidin Almubarak, Op. Cit., 108

266 Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



nilai spiritual agar tercipta keseimbangan antara kemajuan intelektual dan
kemaslahatan moral.?’

Peran guru sangat sentral dalam pandangan Al-Farabi. Guru bukan
hanya penyampai ilmu, tetapi pembimbing moral yang menanamkan
kesalehan dan menyesuatkan metode pembelajaran dengan karakter
peserta didik. Pendidikan bertujuan menaklukkan dorongan jiwa hewani
melalui kekuatan akal, sehingga melahirkan akhlak yang luhur dan perilaku
rasional.”

Pemikiran Al-Farabi memiliki relevansi besar bagi pendidikan abad
ke-21. Di tengah krisis moral dan penyalahgunaan kecerdasan digital
seperti penyebaran hoaks dan degradasi etika sosial, gagasan al-Madinah
al-Fadhilah menjadi model ideal bagi pembangunan karakter generasi
digital. Nilai keadilan, kolaborasi, tanggung jawab sosial, dan
kepemimpinan yang ia ajarkan selaras dengan paradigma pendidikan
karakter modern. Dengan demikian, pendidikan menurut Al-Farabi
memberikan kerangka filosofis untuk membentuk warga digital yang
intelektual, etis, dan berkeadaban.

Analisis Perbandingan Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina dan Al-
Farabi

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital saat ini,
penting untuk meninjau kembali gagasan para tokoh filsafat Pendidikan
Islam pada masa klasik. Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi merupakan
tiga tokoh besar yang memiliki pandangan mendalam tentang hakikat
manusia dan tujuan pendidikan. Ketiga tokoh tersebut memiliki
pandangan yang sejalan bahwa pendidikan tidak semata-mata berorientasi
pada penyampaian ilmu, melainkan merupakan proses pembentukan
manusia seutuhnya individu yang berpengetahuan, berakhlak luhur, dan
memiliki kedalaman spiritual. Bagi mereka, tujuan akhir pendidikan adalah
penyempurnaan potensi manusia agar dapat meraih kebahagiaan sejati,
baik dalam kehidupan dunia maupun di akhirat. Kesamaan perspektif ini
menegaskan bahwa inti pendidikan Islam terletak pada keseimbangan
antara pengembangan akal dan pembinaan moral spiritual.

Meskipun memiliki tujuan yang serupa, ketiga tokoh tersebut
menonjolkan penekanan yang berbeda sesuai dengan latar sosial dan
keilmuan masing-masing. Al-Ghazali menempatkan proses pendidikan
dipandang sebagai sarana untuk mempererat hubungan dengan Allah,

20 Madyan dkk., “Konsep Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Al-Farabi dan Fazlur
Rahman”, JATP: Journal of Applied Transintegration Paradigm 5, no. 1 (2025): 163-176.

2l Deden Hilmansah, “Kajian Pemikiran Pendidikan Al-Farabi dalam Pendidikan Islam
Kontemporet,” Jazirah: Jurnal Peradaban dan Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 131-157.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 267



dengan tujuan utama membentuk akhlak mulia dan kesadaran spiritual.
Bagi Al-Ghazali, guru adalah sosok yang harus menjadi teladan moral dan
pembimbing ruhani bagi peserta didik.”* Sebaliknya, Ibnu Sina
menitikberatkan pendidikan pada aspek psikologis dan perkembangan
individu. Ia menegaskan pentingnya metode pembelajaran yang
menyesuaikan dengan usia, kemampuan, dan karakter peserta didik agar
tercapai perkembangan intelektual dan moral secara harmonis.” Berbeda
dari keduanya, Al-Farabi memandang pendidikan sebagai instrumen sosial
yang bertujuan membentuk masyarakat utama (al-madinah al-fadhilah).**
Pendidikan, menurutnya, tidak hanya berorientasi pada kesempurnaan
pribadi, tetapi juga berfungsi menata kehidupan masyarakat yang adil,
beradab, dan harmonis.

Secara epistemologis, ketiga tokoh ini juga menunjukkan perbedaan
otrientasi pengetahuan. Al-Ghazali menekankan dimensi iluminatif di
mana kebenaran sejati hanya dapat dicapai melalui penyucian hati dan
bimbingan ilahi. Ibnu Sina menempatkan rasionalitas dan observasi
empiris sebagai jalan menuju pengetahuan, sedangkan Al-Farabi
memadukan rasio dan wahyu sebagai dua sumber kebenaran yang saling
melengkapi. Ketiganya sepakat bahwa ilmu harus berorientasi pada
kebenaran dan kebajikan, bukan sekadar utilitas duniawi.

Ketiga tokoh ini juga sama-sama menolak dikotomi antara ilmu dan
moral. Al-Ghazali menekankan pentingnya spiritualitas dalam setiap aspek
ilmu, Ibnu Sina mengintegrasikan logika dan etika dalam pembelajaran,
sementara Al-Farabi memandang ilmu sebagai sarana mencapai
kebijaksanaan yang berdampak sosial. Dengan demikian, pendidikan ideal
menurut mereka adalah pendidikan yang menumbuhkan tiga aspek utama:
intelektual, moral, dan spiritual. Pendidikan yang hanya mengedepankan
kecerdasan intelektual tanpa akhlak akan melahirkan manusia pintar tetapi
tidak bermoral, sedangkan pendidikan yang menonjolkan moral tanpa
ilmu akan kehilangan daya saing dalam kehidupan modern.

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital, sintesis
pemikiran ketiga tokoh ini sangat relevan. Era digital diwarnai derasnya
arus informasi, individualisme, dan penurunan nilai etika dalam interaksi
sosial. Gagasan Al-Ghazali tentang pentingnya tazkiyatun nafs (penyucian
jiwa) dapat menjadi solusi terhadap degradasi moral akibat penggunaan
teknologi tanpa kontrol spiritual. Sementara konsep perkembangan

22 Ahmad Sahar, “Pandangan Al-Ghazali tentang Pendidikan Moral,” Jurmal An-Nur 6,
no. 2 (2012): 204-224.

23 Minten Apriani dkk., “The Ibn Sina Perspective on Education Concept,” Jurnal Kajian
Peradaban Islam 4, no. 2 (2021): 71-80.

24 M. Wiyono, “Pemikiran Filsafat Al-Farabi”, Substantia 18, no. 1 (2016): 67-80.

268 Seckar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



bertahap dan pendidikan berbasis potensi yang dikemukakan Ibnu Sina
dapat menjadi acuan dalam merancang kurikulum adaptif bagi generasi
digital. Pandangan Al-Farabi mengenai pendidikan sebagai fondasi
pembentukan masyarakat beradab juga sangat penting untuk
menumbuhkan kesadaran sosial, tanggung jawab, dan etika bermedia di
era teknologi.

Ketiganya jika disintesiskan dapat membentuk paradigma
pendidikan yang seimbang antara rasionalitas, moralitas, dan spiritualitas
sebuah model yang sangat dibutuhkan untuk membimbing generasi digital
agar berilmu sekaligus beradab. Namun demikian, penerapan gagasan
ketiganya dalam konteks pendidikan modern menuntut reinterpretasi agar
tidak berhenti pada idealisme normatif. Nilai-nilai spiritual dan moral yang
mereka ajarkan  perlu  diterjemahkan dalam  kurikulum, = strategi
pembelajaran, serta budaya digital yang konkret agar pendidikan Islam
tetap relevan di tengah perubahan zaman.

Relevansi Pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, Dan Al-Farabi Sebagai
Solusi Terhadap Krisis Moral Dan Intelektual Generasi Digital

Dalam pendidikan abad ke-21, kemampuan 4C (communication,
collaboration, critical thinking and problem solving, serta creativity and
innovation) menjadi indikator penting bagi kualitas peserta didik.
Communication (komunikasi) merupakan sarana utama untuk
membangun interaksi sosial yang sehat, collaboration (kolaborasi)
menuntut kemampuan bekerja sama dalam pembelajaran, critical thinking
and problem solving (berpikir kritis dan pemecahan masalah) kemampuan
berpikir analitis serta mencari solusi atas suatu permasalahan, sedangkan
creativity and innovation (kreativitas dan inovasi) daya cipta dan
pembaruan dalam menciptakan ide atau Solusi baru.”> Keterampilan
tersebut menuntut keseimbangan antara kecerdasan intelektual, karakter,
dan tanggung jawab sosial. Dalam konteks ini, pemikiran klasik Al-
Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi tetap relevan karena memberikan dasar
filosofis dan etis bagi pembentukan kompetensi abad ke-21 yang berakar
pada nilai moral dan spiritual.

Pemikiran Al-Ghazali yang menekankan keseimbangan antara ilmu
dan akhlak, memperkuat dimensi reflektif, dan etis dalam berpikir kritis.
Ia menegaskan bahwa rasionalitas harus selalu disertai kesadaran spiritual,
agar ilmu tidak kehilangan arah moralnya (Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin).
Sementara itu, Ibnu Sina menekankan pentingnya keterampilan pedagogis

2 Melian Arsanti dkk., “Tuntutan Kompetensi 4C Abad 21 dalam Pendidikan di
Perguruan Tinggi untuk Menghadapi Era Society 5.0, Prosiding Seminar Nasional
Pascasarjana (Semarang: Pascasarjana Universitas Negeri Semarang, 2022): 319-324.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 269



yang menyesuaikan tahap perkembangan peserta didik, sejalan dengan
prinsip pembelajaran kreatif dan adaptif abad ke-21 (Al-Najat). Metode
pembiasaan, demonstrasi, dan diskusi yang ia tawarkan dapat
mengembangkan nalar kritis sekaligus menumbuhkan inovasi. D1 sisi lain,
Al-Farabi memandang pendidikan sebagai proses sosial menuju
terbentuknya masyarakat utama (al-madinah al-fadhilah). Pemikirannya
mendukung pentingnya kolaborasi, komunikasi, dan kepemimpinan
etisnilai yang sangat dibutuhkan dalam membentuk warga digital yang
bertanggung jawab.

Lebih jauh, ketiga tokoh ini juga relevan dalam konteks literasi
digital. Di tengah derasnya arus informasi, peserta didik perlu memiliki
kemampuan menyeleksi dan menggunakan teknologi secara etis.” Nilai-
nilai moral dari pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi dapat
menjadi filter etis dalam menilai kebenaran informasi serta mencegah
penyalahgunaan teknologi, seperti ujaran kebencian, plagiarisme, dan
penyebaran hoaks. Dalam hal ini, guru berperan bukan sekadar sebagai
pengajar (mu’allim), tetapi sebagai murabbi pembimbing spiritual dan
moral yang menuntun peserta didik dalam dunia nyata maupun digital.

Dengan demikian, relevansi pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan
Al-Farabi tidak berhenti pada nilai historis, melainkan berkontribusi dalam
membangun paradigma pendidikan modern yang berakar pada spiritualitas
dan etika. Integrasi antara keterampilan 4C, literasi digital, dan pendidikan
karakter yang diinspirasi dari ketiga tokoh tersebut dapat menjadi solusi
konkret terhadap krisis moral dan intelektual generasi digital. Pendidikan
tidak lagi dipahami sekadar sebagai upaya mencetak manusia cerdas, tetapi
juga sebagai proses membentuk insan kamil manusia yang berpikir kritis,
berkolaborasi dengan empati, berinovasi dengan tanggung jawab, serta
menggunakan teknologi dengan akhlak dan kesadaran spiritual.

Dalam praktiknya, penerapan tersebut dapat diwujudkan melalui
langkah-langkah nyata, seperti penerapan pembelajaran berbasis proyek
yang menanamkan nilai moral dan etika digital, program mentoring di
perguruan tinggi yang menumbuhkan tanggung jawab sosial dan spiritual
mahasiswa, serta pemanfaatan Learning Management System (LMS) yang
adaptif terhadap kebutuhan peserta didik sekaligus memperkuat literasi
etis dan kejujuran akademik. Dengan cara ini, pemikiran Al-Ghazali, Ibnu
Sina, dan Al-Farabi bukan hanya menjadi wacana filosofis, tetapi juga
pedoman aplikatif yang relevan untuk membentuk generasi digital yang
cerdas secara intelektual, matang secara moral, dan beradab dalam
menggunakan teknologi.

26 Handriyanto dkk., “Pengaruh Literasi Digital terhadap Moralitas Peserta Didik,” Jurnal
Global Citizen 11, no. 2 (2022): 59-67.

27() Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



Sebagai penguatan nilai spiritual dari pandangan ketiga tokoh
tersebut, relevan kiranya untuk menautkan makna ilmu dan iman
sebagaimana dijelaskan dalam QS. Al-Mujaadilah ayat 11:

® 5 305 2 2 1015

“Allah  niscaya akan mengangkat orang-orang yang beriman di

antaramu dan orang-orang yang diberi ilmu beberapa derajat. Allah

Mabhateliti terbadap apa yang kamu kerjakan”.

Ayat tersebut menekankan bahwa Allah SWT mengangkat derajat
orang beriman dan berilmu, baik di dunia maupun di akhirat. Dalam Tafsir
Al-Munir, dijelaskan bahwa keutamaan ini diberikan kepada mereka yang
menggabungkan antara keimanan dan ilmu. Allah meninggikan kedudukan
para ulama dengan derajat kemuliaan dan pahala yang besar, sebab ilmu
menjadi sebab utama kemuliaan manusia dan pembeda antara yang
berilmu dengan yang tidak.”’

Dengan demikian, integrasi nilai iman dan ilmu sebagaimana
ditekankan dalam tafsir ini sejalan dengan gagasan Al-Ghazali, Ibnu Sina,
dan Al-Farabi tentang pentingnya pendidikan yang tidak seckadar
mengembangkan kemampuan intelektual, tetapi juga menyucikan dan
meninggikan nilai spiritual manusia. Dalam konteks era digital, semangat
ayat tersebut menjadi fondasi untuk membangun generasi yang bukan
hanya unggul secara pengetahuan, tetapi juga memiliki akhlak mulia dan
berlandaskan keimanan dalam mengaplikasikan ilmunya.

Penutup

Kajian terhadap pemikiran Al-Ghazali, Ibnu Sina, dan Al-Farabi
menunjukkan bahwa pendidikan Islam memiliki fondasi filosofis yang
sangat kuat dalam membentuk manusia paripurna. Ketiganya menegaskan
bahwa tujuan utama pendidikan bukan hanya mencerdaskan akal, tetapi
juga menyucikan jiwa dan membangun karakter sosial yang berakhlak.
Pemikiran Al-Ghazali menekankan spiritualitas dan moralitas sebagai inti
proses pendidikan, Ibnu Sina mengedepankan pendekatan rasional dan
psikologis yang menumbuhkan potensi individu, sedangkan Al-Farabi
menyoroti fungsi sosial pendidikan dalam membangun masyarakat
beradab. Sintesis dari ketiganya menghasilkan paradigma kerangka
pendidikan yang harmonis antara nalar, moral, dan spiritualitas.

Dalam konteks krisis moral dan intelektual generasi digital, gagasan
ketiga tokoh tersebut relevan sebagai pedoman untuk membangun sistem

27 Wahbah Az-Zuhaili, Tafsir Al-Munir Agidab, Syariah, dan Manhaj, Jilid 14 Jakarta: Gema
Insani, (2013): 416-417.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 27]



pendidikan yang berorientasi pada pembentukan karakter, tanggung jawab
sosial, dan kecerdasan etis. Nilai-nilai pendidikan klasik Islam dapat
diintegrasikan dengan kompetensi modern seperti kemampuan berpikir
kritis, kerja sama, komunikasi efektif, dan kreativitas, sehingga
menghasilkan peserta didik yang bukan sekadar berpretasi dalam bidang
akademik, tetapi juga memiliki kedewasaan moral dan spiritual. Dengan
demikian, pendidikan Islam modern perlu memadukan kekuatan integrasi
antara pengetahuan umum dan nilai-nilai Islam diperlukan agar terbentuk
generasi yang cerdas, berakhlak mulia, serta adaptif terhadap dinamika
zaman.

Daftar Pustaka

Ahmad, Gunaldi. “Pemikiran Pendidikan Islam Menurut Al-Farabi.”
JIEBAR: Journal of Islamic Education: Basic and Applied Research 1, no.
1 (2020): 48-64.

Akmal, Miftahul Jannah, dkk. “Membangun Potensi Melalui Pendidikan

Anak: Perspektif Ibnu Sina dalam Islam.” A/-Hikmah: Jurnal Agama
dan Limn Pengetabnan 21, no. 2 (2024): 250-263.

Alfazri, M. Rafi, dkk. “Konsep Pendidikan dalam Perspektif Filsafat Islam
Menurut Pemikiran Al-Farabi dan Relevansinya di Era Modern.”
Reflection: Islamic Education Journal 1, no. 4 (2024): 140-153.

Apriani, Minten, dkk. “The Ibn Sina Perspective on Education Concept.”
Jurnal Kajian Peradaban Islam 4, no. 2 (2021): 71-80.

Arsanti, Melian, dkk. “Tuntutan Kompetensi 4C Abad 21 dalam
Pendidikan di Perguruan Tinggi untuk Menghadapi Era Society
5.0.” Prosiding Seminar Nasional Pascasarjana. Semarang: Pascasarjana
Universitas Negeri Semarang, 2022: 319-324.

Az-Zuhaili, Wahbah. Tafsir A-Munir Agidah, Syariab, dan Manbay, Jilid 14
Jakarta: Gema Insani, 2013.

Diba Fauzia, Adel, dkk. “Peran Pendidikan Islam Dalam Mewujudkan
Generasi Unggul dan Berkarakter.” Linubung: Jurnal Manajemen dan
Pendidikan Isiam 1, no. 2 (2024): 140-153.

Fikri, M. Kamalul. Imam Al-Ghazali: Biografi 1engkap Sang Hujjatnl Islam.
Yogyakarta: Laksana, 2022.

Handriyanto, dkk. “Pengaruh Literasi Digital terhadap Moralitas Peserta
Didik.” Jurnal Global Citizen 11, no. 2 (2022): 59-67.

272 Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



Hasanah, Ida Faridatul, dkk. “Pemikiran Pendidikan Islam Perspektif Ibnu
Sina dan Relevansinya di Era Modern.” Is#zighna 6, no. 1 (2023): 31-
44,

Hilmansah, Deden. “Kajian Pemikiran Pendidikan Al-Farabi dalam
Pendidikan Islam Kontemporet.” Jagirah: Jurnal Peradaban dan
Kebudayaan 4, no. 2 (2023): 131-157.

Ibn Sina. Isyarat dan Perhatian (Al-Isyarat wa At-Tanbihat). Terj. Syihabul
Furqon. Sumedang: Yayasan Al-Ma’arij, 2020.

Imam Al-Ghazali. Ihya Ulnmuddin (Menghidupkan Kembali 1lnmn-1lnn Agama).
Jilid 1. Alih bahasa Purwanto. Bandung: Penerbit Marja, 2020.

Kurniawati, Indriani, dkk., “Pemikiran Al-Ghazali Tentang Filsafat
Pendidikan Islam Dan Pembentukan Karakter: Relevansinya
Untuk Masyarakat, Tawshiyab: Jurnal Sosial Keagamaan dan Pendidikan
Istam 18, no. 2 (2023): 57-72.

Madyan, dkk. “Konsep Akal dan Wahyu dalam Pemikiran Al-Farabi dan
Fazlur Rahman.” JATP: Journal of Applied Transintegration Paradigm
5,no. 1 (2025): 163-176.

Maesak, Cantri, dkk. “Peran Pendidikan Islam Dalam Mengatasi Kirisis
Moral Generasi Z Di Era Globalisasi Digital.” Reflectiong: Islamic
Eduncational Journal 2, no. 1 (2025): 01-09.

P, Intan Rosetya Viera, dkk. “Pandangan Filsafat Islam Terhadap
Pendidikan Ilmu Pengetahuan; Analisis Pemikiran Ibnu Sina dan
Al-Farabi.” Ihsan: Jurnal Pendidikan Islam 2, no. 3 (2024): 167-1706.

Putri, Widia. “Pemikiran Al-Ghazali tentang Pendidikan dan Relevansinya
dengan Dunia Pendidikan Modern.” Jurnal Pendidikan Tambusai 9,
no. 1 (2025): 8814-8825.

Rohman, Miftaku. “Konsep Pendidikan Islam Menurut Ibn Sina dan
Relevansinya dengan Pendidikan Modern.” Episteme 8, no. 2
(2013): 279-300.

Sahar, Ahmad. “Pandangan Al-Ghazali tentang Pendidikan Moral.” Jurnal
An-Nur 6, no. 2 (2012): 204-224.

Su, Ahmad Ridlo, Ibnu Sina: limuwan, Pujangga, Filsuf Besar Dunia.
Yogyakarta: Anak Hebat Indonesia, 2020.

Ummah, Afdalul, dkk.,“Kritik Teologis Al-Ghazali terhadap Metafisika
Filsuf Muslim” Tafagqub: Jurnal Penelitian dan Kajian Keislaman 13,
no. 1 (2025): 92-108.

Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 273



Wiyono, M. “Pemikiran Filsafat Al-Farabi.” Substantia 18, no. 1 (2016):
67-80.

Wulandari, Fitria, dkk. “Konsep Pendidikan Holistik dalam Membina
Karakter Islami”, Murobbi: Jurnal Iimn Pendidikan 5, no. 2 (2021):
157-180.

Yuliani, Antin Rista, dkk. “Religius-Rasional Ibnu Sina dan Relevansinya
dengan Pendidikan Islam Kontemporer.” Nusantara: Jurnal
Pendidifan Indonesia 3, no. 3 (2023): 523-548.

274 Sekar Sianly Dkk — Relevansi Pemikiran Al-Ghazali



