
Tafaqquh: Jurnal Penelitian dan kajian keislaman 
Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 ; p-ISSN 2338-3186; e-ISSN 2549-1873; 204-218 

  
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 

“QS. A SY - SYURA : 38 P ADA  PRAKTIK  S OSIA L : 

M USYAWARAH  DALAM  K OMUNIKASI  P ARA  

L INTAS  T OKOH  ANTAR  AGAMA ” 

 
 

Shafa  
Institut Agama Islam Negeri Palangka Raya  

Shafa2017juga@gmail.com  
 

Muhammad Nor Said 
Institut Agama Islam Negeri Palangka Raya  

norsaid235@gmail.com  
 

Abstract: This study examines the application of the principle 
of shura (consultation) in the Qur’an, particularly based on QS. 
Asy-Shura: 38, within the context of interfaith 
communication in Indonesia. Given the country’s religious 
diversity, social tensions often arise and pose threats to 
national harmony. This paper argues that shura, as a dialogical 
and inclusive decision-making method, can serve as a vital 
tool in fostering tolerance and social cohesion among 
religious communities. Using a qualitative library research 
approach, this study analyzes contemporary interpretations of 
the verse and connects them with real-life practices such as 
national interfaith summits and digital religious dialogue 
content. The findings indicate that shura aligns with 
democratic values and supports the social construction of 
peace through the processes of externalization, objectivation, 
and internalization, as theorized by Peter L. Berger. 

mailto:Shafa2017juga@gmail.com
mailto:norsaid235@gmail.com


205 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

Therefore, this Qur’anic value offers a practical, inclusive, and 
adaptable framework for interreligious engagement in a 
pluralistic society. 
Keywords: Asy-Syura: 38, Social Practice, Consultation, 
Communication, Interfaith Figures. 
 

Pendahuluan 
Indonesia merupakan negara kesatuan yang dihuni oleh ragam etnis, 

tradisi, dan agama yang menunjukkan tingkat pluralitas yang tinggi. 
Keberagaman ini merupakan bagian tak terpisahkan dari identitas nasional 
yang harus diterima sebagai anugerah dan kekayaan bangsa.1 Indonesia 
memiliki karakter geografi kepulauan yang kompleks, dengan ribuan pulau 
yang membentang dari barat hingga timur. turut membentuk perbedaan 
sosial dan budaya di setiap wilayahnya, yang kemudian melahirkan ikatan-
ikatan primordial serta identitas khas masing-masing daerah. Meski 
beragam, seluruh perbedaan ini dapat disatukan dalam semangat Bhinneka 
Tunggal Ika dalam bingkai Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI).2 

Keberagaman agama di Indonesia juga terlihat jelas pada data 
terbaru berdasarkan data resmi dari Badan Pusat Statistik (BPS) tahun 
2024 yang menunjukkan komposisi pemeluk agama di Indonesia, Islam 
yang mencakup 87,09% dari total penduduk, Kristen Protestan sebesar 
7,38%, Katolik sebanyak 3,07%, Hindu sebesar 1,67%, Buddha sebesar 
0,71%, dan Khonghucu yang hanya 0,03%. Selain itu, terdapat juga sekitar 
0,04% pemeluk agama lain atau yang tidak teridentifikasi.3 Meskipun 
mayoritas penduduk Indonesia memeluk agama Islam, keberagaman ini 
mencerminkan nilai kekayaan dan keunikan bangsa. Namun, tetap ada 
tantangan dalam menjaga kerukunan dan meminimalisir ketegangan antar 
umat beragama di berbagai daerah, yang sering kali muncul akibat 
perbedaan keyakinan.4 

 

 
1 Desi Erawati, “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan,” Jurnal Studi 
Agama dan Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100, https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.594. 
2 M. Ikhwan, “Tokoh Lintas Agama Merawat Kerukunan Umat (Belajar Multikultural 
Dari Kota Malang),” Palita: Journal of Social Religion Research 5, no. 2 (2020): 113–34, 
https://doi.org/10.24256/pal.v5i2.1503. 
3 databoks.katadata.co.id, “Mayoritas Penduduk Indonesia Beragama Islam pada 
Semester I 2024 | Databoks,” diakses 5 Mei 2025, 
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5dd0/mayoritas-
penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-semester-i-2024. 
4 Vania Utamie Subiakto, “Realitas Sosial Pemuda Lintas Agama di Indonesia,” 
INTERAKSI PERADABAN: Jurnal Komunikasi dan Penyiaran Islam 2, no. 1 (2022): 1, 
https://doi.org/10.15408/interaksi.v2i1.25528. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 206 

Seiring dengan keragaman tersebut, Indonesia juga dihadapkan pada 
tantangan dalam menjaga kerukunan antar umat beragama. Meskipun 
sudah ada upaya yang cukup signifikan dalam memperkuat hubungan 
antar umat beragama, perbedaan yang ada terkadang masih memunculkan 
gesekan. Apabila tidak direspons secara bijak, perbedaan keyakinan 
berpotensi memicu ketegangan yang mengarah pada konflik sosial.5 Salah 
satu contoh nyata adalah peristiwa Tolikara tahun 2015, yang bermula dari 
surat edaran larangan pelaksanaan salat Idul Fitri bagi umat Islam, dan 
tragisnya menyebabkan korban jiwa. Situasi semacam ini menegaskan 
urgensi keterlibatan semua pihak baik pemerintah, tokoh agama, maupun 
masyarakat luas untuk terus menumbuhkan sikap saling menghargai dan 
memperkuat semangat toleransi dalam kehidupan keberagamaan sehari-
hari.6 

Salah satu langkah yang dilakukan untuk memelihara kerukunan 
adalah pelaksanaan survei rutin oleh Badan Litbang dan Diklat 
Kementerian Agama terkait Indeks Kerukunan Umat Beragama (IKUB). 
Berdasarkan laporan dari Wakil Menteri Agama, Saiful Rahmat Dasuki, 
pada tahun 2023, Indonesia memperoleh nilai IKUB sebesar 76,02. 
Meskipun angka ini menunjukkan kemajuan. Pada 2024, angka tersebut 
sedikit mengalami kenaikan menjadi 76,47, yang menandakan adanya 
perbaikan dalam kerukunan antarumat beragama.7 Meski demikian, 
tantangan yang dihadapi dalam membangun toleransi antaragama tetap 
memerlukan perhatian dan upaya berkelanjutan dari seluruh pihak, 
mengingat adanya beberapa kasus intoleransi yang masih terjadi dan 
memengaruhi keharmonisan sosial.8 

Kerukunan umat beragama di Indonesia dapat diperkuat dengan 
penerapan konsep musyawarah yang diajarkan dalam QS. Asy-Syura: 38 
karena relevansinya. Ayat ini mengajarkan bahwa dalam menyelesaikan 
urusan, terutama yang melibatkan perbedaan, sebaiknya dilakukan dengan 
musyawarah antar semua pihak. Konsep musyawarah ini mengedepankan 
dialog dan diskusi untuk mencapai keputusan yang adil dan diterima 

 
5 “Upaya Menjaga Kerukunan Umat Beragama di Indonesia pada Media Sosial | Jurnal 
Lemhannas RI,” diakses 15 Juli 2025, 
https://jurnal.lemhannas.go.id/index.php/jkl/article/view/410. 
6 Ida Selviana Masruroh dan Mochamad Aris Yusuf, “Komunikasi Lintas Agama Dalam 

Mempertahankan Kerukunan Di Rumah Ibadah Puja Mandala Bali,” Mawaizh : Jurnal 
Dakwah Dan Pengembangan Sosial Kemanusiaan 14, no. 1 (2023): 1, 
https://doi.org/10.32923/maw.v14i1.3173. 
7 Kemenag, “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47,” 
https://kemenag.go.id, diakses 5 Mei 2025, https://kemenag.go.id/nasional/indeks-
kerukunan-umat-beragama-2024-naik-jadi-76-47-wG2qs. 
8 Subiakto, “Realitas Sosial Pemuda Lintas Agama di Indonesia.” 



207 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

bersama. Pada konteks Indonesia yang sangat majemuk, musyawarah 
dapat menjadi jalan untuk memperkuat toleransi antarumat beragama, 
mengurangi ketegangan sosial, dan menciptakan solusi yang harmonis. 
Dengan mengedepankan prinsip musyawarah, kita dapat menjaga 
semangat Bhinneka Tunggal Ika, mengutamakan kebersamaan dalam 
perbedaan, dan memastikan bahwa keragaman agama yang ada di 
Indonesia tetap menjadi sumber kekuatan, bukan perpecahan.9  

Penelitian-penelitian sebelumnya telah banyak membahas tentang 
pentingnya menjaga kerukunan umat beragama di Indonesia melalui peran 
tokoh agama, kebijakan pemerintah, serta forum-forum dialog lintas 
iman.10 Beberapa kajian juga menyoroti konsep syura menurut Al-Qur’an 
sebagai pendekatan untuk menyelesaikan konflik sosial keagamaan.11 
Bahkan telah ada penelitian yang membahas QS. Asy-Syura: 38 dalam 
praktik komunikasi tokoh lintas agama.12 Namun, penelitian-penelitian 
tersebut belum secara khusus mengkaji QS. Asy-Syura: 38 sebagai dasar 
nilai sosial yang aplikatif dalam membangun kerukunan umat beragama di 
tengah keberagaman Indonesia.  

Berangkat dari celah tersebut, kajian ini diarahkan untuk mengkaji 
lebih dalam nilai-nilai musyawarah yang termuat dalam QS. Asy-Syura: 38 
melalui pendekatan tafsir kontemporer, guna memperoleh pemahaman 
kontekstual terhadap ayat tersebut. Fokus kajian tidak hanya terletak pada 
aspek tekstual, tetapi juga pada implementasi prinsip musyawarah pada 
praktik komunikasi lintas agama di Indonesia. Pada proses analisis, 
digunakan teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann 
sebagai kerangka berpikir yang menyoroti dinamika pembentukan realitas 
sosial. Dengan pendekatan ini, kajian ini diharapkan mampu menyajikan 
gambaran menyeluruh mengenai kontribusi nilai musyawarah terhadap 
pembentukan masyarakat yang harmonis dan terbuka terhadap 
keberagaman. 
 

 
9 Ja’far Muttaqin dan Aang Apriadi, “Syura Atau Musyawarah dalam Perspektif Al-

Qur’an,” al-Urwatul Wutsqo : Jurnal Ilmu Keislaman dan Pendidikan 1, no. 2 (2020): 2, 
https://doi.org/10.62285/alurwatulwutsqo.v1i2.18. 
10 Ali Mustofa, “Pendidikan Keagamaan Untuk Membentuk Kerukunan Antar Umat 
Beragama Di Medowo Kandangan Kediri,” Nazhruna: Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 
(2020): 1, https://doi.org/10.31538/nzh.v3i1.399. 
11 “Aina Marfuzah, 170303067, FUF, IAT, 085262213996.pdf,” t.t., diakses 5 Mei 2025, 
https://repository.ar-
raniry.ac.id/id/eprint/17535/1/Aina%20Marfuzah%2C%20170303067%2C%20FUF
%2C%20IAT%2C%20085262213996.pdf. 
12 Santri Sahar, “Musyawarah dalam Al-Qur'an,” Jurnal Tafsere 3, no. 1 (24 Maret 2019), 
https://doi.org/10.24252/jt.v3i1.7663. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 208 

Metode Penelitian 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

studi kepustakaan (library research), yang difokuskan pada pengumpulan dan 
analisis sistematis terhadap literatur tertulis yang relevan dengan isu 
komunikasi lintas agama di Indonesia. Selain itu, penelitian ini juga 
melibatkan observasi naratif terhadap dialog dalam Musyawarah Besar 
Pemuka Agama, serta analisis terhadap podcast keagamaan milik Habib 
Ja’far berjudul “Hukum dan Sikap Kita Atas Ucapan Selamat Natal”, yang 
menampilkan dialog lintas tokoh agama sebagai upaya memahami praktik 
musyawarah lintas agama di Indonesia. Prosedur penelitian dilakukan 
melalui tahapan identifikasi dan dokumentasi data, meliputi sumber 
primer seperti Al-Qur’an terbitan Kementerian Agama RI tahun 2019, 
Tafsir Al-Maraghi karya Muhammad Musthafa Al-Maraghi Jilid 25 (1942), 
serta Fii Zilalil Qur’an karya Sayyid Qutub terbitan 2019. Sumber sekunder 
mencakup artikel jurnal, buku, hasil penelitian terdahulu yang relevan, 
serta data media seperti dialog Musyawarah Besar Pemuka Agama dari 
“detikNews” dan episode podcast Habib Ja’far yang dipublikasikan di 
platform YouTube pada 23 Desember 2021. 

Instrumen utama yang digunakan dalam penelitian ini berupa 
lembar observasi tematik yang disusun dengan mengacu pada tiga momen 
dialektis dalam teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas 
Luckmann, yaitu eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi. Instrumen ini 
berfungsi untuk mengidentifikasi dinamika komunikasi lintas agama dalam 
konteks musyawarah. 

Pembahasan 
Hasil analisis menunjukkan bahwa QS. Asy-Syura: 38 yang 

menekankan prinsip musyawarah terbukti relevan dan aplikatif pada 
konteks komunikasi lintas agama di Indonesia, sebagaimana terlihat dalam 
forum Musyawarah Besar Pemuka Agama dan diskusi keagamaan di 
platform digital, di mana nilai-nilai musyawarah seperti keterbukaan, 
kesetaraan, dan penghormatan terhadap perbedaan berhasil diwujudkan 
dalam praktik dialog lintas iman yang inklusif, pendekatan ini selaras 
dengan pemikiran konstruksi sosial yang dikemukakan oleh Peter L. 
Berger dan Thomas Luckmann. yang menjelaskan bagaimana nilai 
musyawarah mengalami proses eksternalisasi dalam forum publik, 
kemudian mengalami objektivasi melalui kesepakatan bersama antarumat, 
dan akhirnya diinternalisasi sebagai bagian dari kesadaran kolektif 
masyarakat dalam membangun tatanan sosial yang toleran dan harmonis. 

Analisis QS. Asy-Syura: 38 dalam Konteks Musyawarah 



209 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

نَ هُمَْ َىَشُوْرَ َوَامَْرُهُمََْوةََ الصَّلَ َوَاقَاَمُواَلرَِبِِِّمََْاسْتَجَابُ وْاَوَالَّذِيْنََ  ۝٣٨ يُ نْفِقُوْنََ َهُمَْرَزقَْ ن َ َوَمَِّاَبَ ي ْ

“(juga lebih baik dan lebih kekal bagi) orang-orang yang menerima 
(mematuhi) seruan Tuhan dan melaksanakan salat, sedangkan urusan 
mereka (diputuskan) dengan musyawarah di antara mereka. Mereka 
menginfakkan sebagian dari rezeki yang Kami anugerahkan kepada 
mereka;”13 

Al-Maraghi menafsirkan ayat ini dengan menekankan bahwa 
musyawarah (syura) merupakan metode pengambilan keputusan yang 

sangat dianjurkan dalam Islam. Menurut Al-Maraghi, kata َْنَ هُمَْ ََىشُوْرَ ََامَْرُهُم   ب يَ ْ
menunjukkan bahwa urusan-urusan umat Muslim, khususnya yang 
bersifat sosial dan kemasyarakatan, hendaknya diselesaikan melalui 
mekanisme deliberasi atau perundingan Bersama.14 Penafsiran ini tidak 
membatasi musyawarah hanya pada urusan internal umat Islam saja, tetapi 
juga menyarankan bahwa prinsip musyawarah berlaku dalam berbagai 
aspek kehidupan sosial, termasuk hubungan dengan komunitas lain. 

Pada Tafsirnya, Al-Maraghi juga mengutip perkataan imam Ibnu-Al 
arabi pada konteks musyawarah : 

ََقطَََقومََتشاورََوماَََ،ََالصوابَََإلىََوسببَََ،ََللمقولََوصقالََ،ََللجماعةََألفةََلشورىا
ََإلاََالأمورََمهامََفيََتبتََلاََالحاضرََالعصرَََفيََالحكوماتََأصبحتََماََولأمر.ََََهدواََإلا
 الشورىَمجالسَعلىََعرضتَإذا

“Musyawarah mendatangkan keharmonisan bagi kelompok, memoles 
pembicaraan, dan membawa kepada kebenaran. Tidak ada suatu 
kaum pun yang pernah bermusyawarah tanpa mendapat petunjuk. 
Karena beberapa alasan, pemerintah pada masa kini tidak 
memutuskan perkara penting kecuali jika perkara tersebut diajukan 
kepada Dewan Syura”15 

Pada konteks Indonesia yang beragam, apa yang dikemukakan Ibnu 
Al-Arabi “Musyawarah mendatangkan keharmonisan bagi kelompok” ini 
sangat relevan karena musyawarah menjadi jembatan untuk menyatukan 

 
13 “Qur’an Kemenag,” diakses 15 Mei 2025, https://quran.kemenag.go.id/quran/per-
ayat/surah/26?from=38&to=227. 
14 Ahmad Musthafa, Tafsir Al-Maraghi (1946), 25:52–53, 
https://dn721902.ca.archive.org/0/items/tafseer_mraghi/mraghi25.pdf. 
15 Musthafa, Tafsir Al-Maraghi, vol. 25. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 210 

perbedaan keyakinan. Ketika umat Islam, Kristen, Hindu, Buddha, dan 
agama lainnya melakukan musyawarah lintas agama, mereka tidak hanya 
membahas masalah tetapi juga belajar saling menghormati dan 
menemukan nilai-nilai universal yang sama-sama dianut, seperti keadilan, 
kasih sayang, dan kesejahteraan bersama. Tentunya dengan mengingat 
aspek penting dalam hal bertoleransi yaitu tanpa saling mengganggu inti 
ajaran dan ibadah masing masing agama.16 

Ayat tersebut menekankan pada pola komunikasi dialogis yang 
melibatkan semua pihak untuk pengambilan keputusan. Imam Al-Maraghi 
memberikan contoh langsung pada Rasulullah Saw yang melibatkan para 
Sahabat. Musyawarah menjadi sarana untuk mempersatukan berbagai 
pemikiran dan pandangan yang berbeda sehingga melahirkan kesepakatan 
yang adil dan disepakati oleh seluruh pihak yang terlibat. Musyawarah 
berdasarkan perspektif Al-Qur'an tidak hanya sekadar teknik pengambilan 
keputusan, tetapi juga mencerminkan penghormatan terhadap pendapat 
orang lain dan penghargaan terhadap keberagaman pandangan.17 Sehingga 
toleransi dapat diterapkan pada konteks masyarakat Indonesia yang 
majemuk, di mana keberagaman agama seringkali menjadi tantangan 
tersendiri dalam mewujudkan kerukunan antarumat beragama. 

Kemudian, menurut tafsir Fii Zilalil Qur’an karya Sayyid Qutub ayat 
ini menegaskan bahwa musyawarah menjadi prinsip utama dalam segala 
aspek kehidupan masyarakat Muslim, bukan hanya pada pemerintahan. 
Apalagi ayat ini termasuk dalam surah Makkiyyah yang turun sebelum 
berdirinya pemerintahan Islam, menunjukkan bahwa musyawarah ini lebih 
umum dan menyeluruh terhadap semua aspek golongan. Dalam Islam, 
pemerintahan bukanlah entitas yang berdiri sendiri, melainkan cerminan 
dari tabiat masyarakat dan karakter individunya. Masyarakatlah yang 
memastikan pemerintahan berjalan sesuai dengan manhaj Islami serta 
melindungi kehidupan sosial. Untuk itu, musyawarah ditegakkan sejak dini 
sebagai bagian fundamental kehidupan Islam, bukan sekadar dalam ranah 
politik dan hukum. Lebih dari itu, musyawarah adalah sifat utama yang 
menjadikan masyarakat Islam sebagai teladan bagi umat lain.18 

Sayyid Qutub juga menuliskan pada tafsirnya, bagaimana bentuk 
pelaksanaan Syura :  

 
16 Abdul Saman Nasution, “Strategi Membangun Nilai-Nilai Toleransi Antar Umat 
Beragama Di Indonesia,” Jurnal Pendidikan Dasar Dan Sosial Humaniora 2, no. 1 (2022): 1, 
https://doi.org/10.53625/jpdsh.v2i1.5370. 
17 Muttaqin dan Apriadi, “Syura Atau Musyawarah dalam Perspektif Al-Qur’an.” 
18 Sayyid Qutb, Tafsir Fi Zilalil Qur’an Sayyid Quthb (2015), 
http://archive.org/details/TAFSIRFIZILALILSayyidQuthb. 



211 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

ََللصورةَََمتروكََفهوََ،ََحديديََقالبََفيََمصبوباَََفليسََالشورىََبهََتتمََالذيََالشكلََأما
 ََالإسلاميةَالجماعةََحياةَفيَالطابعََذلكَلتحقيقَ،َزمانَوَبيئةَلكلَالملائمة

“Bentuk pelaksanaan Syura tidak dicetak dalam cetakan besi. Akan 
tetapi diserahkan kepada bentuk yang sesuai dengan lingkungan dan 
zamannya, agar tercapai karakter tersebut dalam kehidupan 
masyarakat Islam.19 

Musyawarah yang ideal dalam Islam bukanlah konsep yang kaku 
atau terjebak dalam satu bentuk tertentu, melainkan prinsip yang 
menyesuaikan diri dengan kondisi lingkungan dan zaman agar dapat 
diterapkan secara efektif pada kehidupan masyarakat Islam. Didasarkan 
pada tatanan yang bukan sekadar aturan kaku atau teks yang diartikan 
secara harfiah tetapi berlandaskan semangat keimanan yang mendalam di 
dalam hati, yang membentuk perasaan dan perilaku individu. Sehingga, 
memahami tatanan Islam tanpa memperhatikan hakikat keimanan tidak 
akan menghasilkan pemahaman yang utuh. Keimanan dalam akidah Islam 
bukan sekadar konsep abstrak, tetapi memiliki realitas yang nyata, 
pengaruh yang kuat terhadap jiwa dan pemikiran manusia, serta 
membentuk pola kehidupan dan sistem sosial yang sesuai dengan prinsip 
Islam.20 

Di Indonesia, penerapan nilai-nilai musyawarah sebagaimana 
dianjurkan dalam QS. Asy-Syura: 38 menjadi semakin penting mengingat 
adanya potensi konflik yang dapat muncul dari perbedaan keyakinan dan 
praktik keagamaan. Musyawarah menjadi jembatan komunikasi yang 
efektif untuk mempertemukan berbagai pandangan dan kepentingan, 
sekaligus meminimalisir kemungkinan terjadinya konflik sosial-
keagamaan. Islam memandang musyawarah bukan hanya eksklusif untuk 
umat Muslim, melainkan juga relevan dan bisa diterapkan pada konteks 
yang lebih luas, seperti komunikasi antar pemeluk agama berbeda. 
Pendidikan keagamaan yang mengedepankan nilai-nilai universal dapat 
menjadi fondasi bagi terwujudnya kerukunan antarumat beragama, pada 
konteks ini salah satunya adalah dengan musyawarah lintas agama.21 

 
19 Qutb, Tafsir Fi Zilalil Qur’an Sayyid Quthb. 
20 Zaidatur Rofiah, “Telaah Konseptual Slogan Hubbul Wathan Minal Iman Kh.Hasyim 
Asy’ari Dalam Meningkatkan Kesadaran Bela Negara,” JURNAL LENTERA : Kajian 
Keagamaan, Keilmuan Dan Teknologi 21, no. 1 (2022): 1, 
https://doi.org/10.29138/lentera.v21i1.596. 
21 Genti Kruja, “Interfaith Harmony through Education System of Religious 
Communities,” Religion & Education 49, no. 1 (2022): 104–17, 
https://doi.org/10.1080/15507394.2021.2009305. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 212 

Implementasi Musyawarah Komunikasi Lintas Agama di Indonesia 
Salah satu wujud nyata penerapan nilai-nilai musyawarah pada 

komunikasi antaragama di Indonesia terlihat pada Musyawarah Besar 
Pemuka Agama untuk Kerukunan Bangsa yang diselenggarakan pada 8–
10 Februari 2018 di Hotel Grand Sahid, Jakarta. Acara ini melibatkan 
utusan khusus Presiden Republik Indonesia untuk dialog dan kerja sama 
antaragama serta peradaban, dengan kehadiran sekitar 450 peserta yang 
mewakili enam agama resmi di Indonesia, yaitu Islam, Kristen, Katolik, 
Hindu, Buddha, dan Konghucu.22 Forum ini menjadi wujud nyata 
bagaimana musyawarah dapat menjadi metode efektif dalam 
mempertemukan berbagai pandangan dan mencapai kesepakatan bersama 
di tengah keberagaman agama. 

Ketika Musyawarah Besar tersebut, topik-topik yang dibahas dalam 
forum ini mencakup beragam isu penting seperti pandangan dan sikap 
umat beragama terhadap Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) 
yang berdasarkan Pancasila, terhadap semboyan Bhinneka Tunggal Ika, serta 
terhadap legitimasi pemerintahan hasil pemilu demokratis. Selain itu, 
peserta juga mendiskusikan prinsip-prinsip dasar kerukunan antarumat 
beragama, etika dalam menjaga harmoni di internal komunitas agama, tata 
cara penyiaran agama, pembangunan rumah ibadah, dan berbagai faktor 
non-keagamaan yang berpotensi mengganggu kerukunan antar umat. 
Yang menarik, forum ini tidak mengundang narasumber utama, melainkan 
mengedepankan diskusi partisipatif di mana seluruh peserta terlibat aktif 
membahas isu-isu tersebut. Pola ini mencerminkan praktik musyawarah 
yang sesungguhnya, di mana setiap individu memiliki ruang yang setara 
untuk menyampaikan pandangan dan berkontribusi dalam pengambilan 
keputusan.23 

Hasil dari Musyawarah Besar ini kemudian dirumuskan dan 
disepakati bersama oleh wakil dari masing-masing agama. Salah satu butir 
kesepakatan yang penting adalah pandangan Pancasila sebagai dasar negara 
memiliki prinsip utama yang menegaskan kepercayaan kepada Tuhan 
Yang Maha Esa, menjadi dasar spiritual yang menghidupi seluruh sila 
lainnya serta berperan sebagai elemen fundamental dalam kehidupan 
berbangsa dan bernegara. Dalam konteks ini, agama diposisikan sebagai 
sumber nilai dan norma yang berfungsi sebagai dasar pembentukan 

 
22 Seysha Desnikia, “Musyawarah Besar Pemuka Agama Digelar 8-10 Februari 2018,” 
news.detik.com, 2018, https://news.detik.com/berita/d-3809617/musyawarah-besar-
pemuka-agama-digelar-8-10-februari-2018. 
23 Aloysius Budi Kurniawan, “Ini Butir-butir Kesepakatan Para Pemuka Agama 
Indonesia,” kompas.id, 11 Februari 2018, 
https://www.kompas.id/baca/utama/2018/02/11/ini-butir-butir-kesepakatan-para-
pemuka-agama-indonesia/. 



213 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

hukum, sumber inspirasi moral, landasan dalam berpikir, serta pedoman 
etis dalam menjalani kehidupan bernegara. Kesepakatan ini menunjukkan 
bagaimana musyawarah mampu mempertemukan berbagai pandangan 
agama dalam kerangka bernegara yang disepakati bersama, sekaligus 
membuktikan bahwa nilai-nilai musyawarah sebagaimana dianjurkan 
dalam QS. Asy-Syura: 38 dapat diimplementasikan secara efektif dalam 
konteks komunikasi lintas agama.24 

Penggunan teknologi yang semakin pesat, juga dapat dimanfaatkan 
untuk berjalannya komunikasi lintas agama, dengan memanfaatkan 
platform seperti TikTok ataupun Youtube yang menampilkan podcast 
dengan mengundang tokoh agama. Hal ini pun pernah dilakukan Channel 
youtube “Jeda Nulis” milik Habib Ja’far dengan video berjudul 
“Hukum&Sikap Kita Atas Ucapan Selamat Natal” yang mengundang 
Pendeta Tommy dan Buya Yahya. Pada podcast diskusi tersebut, 
menciptakan ruang dialog yang konstruktif tentang isu sensitif yang sering 
menimbulkan perdebatan di masyarakat.25 Pada kesempatan itu Buya 
Yahya menjelaskan bagaimana toleransi menurut pandangan Islam, lalu 
Pendeta Tommy juga menjelaskan bagaimana toleransi menurut 
pandangan Kristen.26  

Menariknya, pada podcast tersebut Buya Yahya dan Habib Ja’far 
memiliki pandangan berbeda soal hukum mengucapkan selamat Natal bagi 
Muslim Buya lebih condong tidak membolehkan, sedangkan Habib 
membolehkan. Meski berbeda, keduanya tetap saling menghargai dan 
menyampaikan perspektif teologis masing-masing tanpa menyerang. Sikap 
ini sejalan dengan tafsir Sayyid Qutub atas QS. Asy-Syura: 38, bahwa 
musyawarah seharusnya tidak dilakukan secara kaku atau keras.27 Video ini 
membuktikan bahwa teknologi digital tidak hanya memperluas jangkauan 
dakwah atau ceramah agama, tetapi juga dapat menjadi sarana membangun 
pemahaman mutual dan toleransi serta forum komunikasi lintas agama, 
serta perbedaan pendapat dalam diskusi tetap dapat menghasilkan hasil 

 
24 Kurniawan, “Ini Butir-butir Kesepakatan Para Pemuka Agama Indonesia.” 
25 Ayu Nabila, “Hukum Mengucapkan Selamat Natal Menurut Ulama Buya Yahya dan 
Pendeta Tommy,” Yoursay.id, 25 Desember 2021, 
https://yoursay.suara.com/news/2021/12/25/174634/hukum-mengucapkan-selamat-
natal-menurut-ulama-buya-yahya-dan-pendeta-tommy. 
26 Ali Mansur dan Deden Mula Saputra, “Analisis Wacana Nilai Moderasi Beragama: 
Kajian Ceramah Lisan Habib Husain Jafar AL-Hadar,” INSANI: Jurnal Ilmu Agama dan 
Pendidikan 2, no. 1 (2024): 1, https://doi.org/10.70424/insani.v2i1.49-73. 
27 Qutb, Tafsir Fi Zilalil Qur’an Sayyid Quthb. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 214 

yang positif selama dilaksanakan dengan kesopanan dan saling 
menghargai.28 

Musyawarah Lintas Agama Perspektif Teori Konstruksi Sosial 
Praktik musyawarah dalam komunikasi lintas agama di Indonesia 

juga sejalan dengan teori sosial jika dianalisis dengan menggunakan teori 
konstruksi sosial dari Peter L. Berger dan Thomas Luckmann memandang 
manusia sebagai makhluk yang hidup dalam dua dimensi realitas yakni 
realitas obyektif dan realitas subyektif, serta memiliki kecenderungan 
masing masing dalam lingkaran sosial mereka,29 disinilah letak peran para 
tokoh agama yang sudah ikut andil dalam komunikasi lintas agama. Pada 
praktek teori terdapat tiga momen dialektis yang terjadi, yaitu 
eksternalisasi, objektivasi, dan internalisasi.30 Ketika musyawarah yang 
tercermin pada QS. Asy-Syura: 38 berlangsung, terjadi momen 
eksternalisasi, seperti yang terlihat pada pertemuan besar pemuka agama 
untuk kerukunan bangsa pada 8-10 Februari 2018. Musyawarah ini 
melibatkan tokoh-tokoh dari berbagai agama yang mampu menerima dan 
mengimplementasikan hasilnya secara bersama, tanpa memandang latar 
belakang agama. Para pemuka lintas agama memegang peran penting 
dalam memelihara kerukunan dengan mengutamakan nilai-nilai universal, 
termasuk nilai musyawarah.31 

Pada momen objektivasi, proses terjadi ketika para tokoh agama 
telah saling berbagi perspektif dan pengalaman keagamaan, lalu secara 
kolektif menyepakati cara mengelola hubungan antarumat beragama, 
seperti dalam tujuh kesepakatan sebelumnya.32 Kesepakatan-kesepakatan 
tersebut kemudian mengalami objektivasi melalui institusionalisasi, baik 
dalam bentuk program bersama, regulasi, maupun kebijakan publik yang 
mendukung kerukunan. Objektivasi ini memperkuat penerimaan nilai-nilai 
toleransi dalam kehidupan sosial. Nilai tersebut tidak lagi hanya menjadi 
menjadi milik individu atau kelompok tertentu, melainkan terintegrasi 

 
28 Julia Ipgrave, “The language of friendship and identity: children’s communication 
choices in an interfaith exchange,” British Journal of Religious Education 31, no. 3 (2009): 
213–25, https://doi.org/10.1080/01416200903112292. 
29 Ferry Dharma, “(PDF) Konstruksi Realitas Sosial:Pemikiran Peter L. Berger Tentang 
Kenyataan Sosial,” ResearchGate, advance online publication, 2018, 
https://doi.org/10.21070/kanal.v6i2.101. 
30 Puji Santoso, “Konstruksi sosial media massa,” 2016, 
https://123dok.com/document/yr61pjpy-konstruksi-santoso-komunikasi-fakultas-
politik-universitas-muhammadiyah-sumatera.html. 
31 Ikhwan, “Tokoh Lintas Agama Merawat Kerukunan Umat (Belajar Multikultural Dari 
Kota Malang).” 
32 Kurniawan, “Ini Butir-butir Kesepakatan Para Pemuka Agama Indonesia.” 



215 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

pada sistem sosial yang lebih besar. Dengan begitu, kesepakatan antar 
tokoh agama menjadi acuan bersama dalam membangun kehidupan 
beragama yang harmonis. 

Proses internalisasi terjadi ketika tokoh agama menyebarkan hasil 
musyawarah kepada komunitasnya, sehingga nilai toleransi menjadi 
kesadaran kolektif. Melalui khotbah, pengajian, atau pendidikan agama, 
tokoh agama mentransformasikan hasil musyawarah lintas agama menjadi 
pengetahuan yang dihayati umat. Hal ini juga terjadi lewat komunikasi di 
platform seperti TikTok dan YouTube, misalnya video di Channel Habib 
Jafar yang menampilkan dua tokoh Islam dengan pandangan berbeda soal 
ucapan selamat Natal. Pemahaman tersebut kemudian meluas setelah 
komunikasi lintas agama berlangsung, mempererat toleransi khususnya 
antara Kristen dan Islam, seperti yang dijelaskan oleh Pendeta Tommy dan 
Buya Yahya. Dengan demikian, komunikasi lintas agama tidak hanya 
memperkaya wawasan, tetapi juga memperkuat kerukunan antarumat 
beragama.33 
 
Penutup 

QS. Asy-Syura: 38 secara normatif menegaskan prinsip musyawarah 
sebagai dasar pengambilan keputusan bersama dalam kehidupan sosial, 
yang sangat penting untuk menjaga kerukunan antarumat beragama di 
masyarakat Indonesia yang majemuk. Analisi ini menunjukkan bahwa nilai 
musyawarah bukan hanya konsep teologis, tetapi juga memiliki kekuatan 
praktis yang mampu diterapkan dalam konteks komunikasi lintas agama. 
Hal ini tercermin dalam berbagai bentuk praktik musyawarah, seperti 
Musyawarah Besar Pemuka Agama dan dialog keagamaan digital, yang 
tidak hanya menyatukan pandangan antaragama, tetapi juga menghasilkan 
konsensus untuk memperkuat pondasi kebangsaan melalui penghayatan 
nilai-nilai Pancasila, Bhinneka Tunggal Ika, serta sistem demokrasi. 

Lebih lanjut, penerapan prinsip musyawarah dapat dipahami melalui 
perspektif teori konstruksi sosial Peter L. Berger dan Thomas Luckmann, 
yang menyoroti terjadinya proses eksternalisasi (pengungkapan gagasan 
dalam forum), objektivasi (pembentukan norma dan kesepakatan 
bersama), dan internalisasi (penyebarluasan nilai ke dalam masyarakat). 
Dengan kata lain, musyawarah pada konteks ini bukan hanya bentuk 
komunikasi, tetapi mekanisme strategis dalam membangun dan 
meneguhkan realitas sosial yang damai, inklusif, dan toleran. Bedasarkan 
paparan tersebut, analisis ini tidak hanya menekankan pentingnya 
musyawarah dalam konteks teologis, tetapi juga menawarkan kerangka 

 
33 Nabila, “Hukum Mengucapkan Selamat Natal Menurut Ulama Buya Yahya dan 
Pendeta Tommy.” 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 216 

konseptual dan praktis bagi penguatan kerukunan umat beragama melalui 
pendekatan dialogis yang bersifat kolaboratif, adaptif, dan berbasis nilai-
nilai universal. 
 
Daftar Pustaka 
“Aina Marfuzah, 170303067, FUF, IAT, 085262213996.pdf.” t.t. Diakses 

5 Mei 2025. https://repository.ar-
raniry.ac.id/id/eprint/17535/1/Aina%20Marfuzah%2C%20170
303067%2C%20FUF%2C%20IAT%2C%20085262213996.pdf. 

databoks.katadata.co.id. “Mayoritas Penduduk Indonesia Beragama Islam 
pada Semester I 2024 | Databoks.” Diakses 5 Mei 2025. 
https://databoks.katadata.co.id/demografi/statistik/66b45dd8e5
dd0/mayoritas-penduduk-indonesia-beragama-islam-pada-
semester-i-2024. 

Desnikia, Seysha. “Musyawarah Besar Pemuka Agama Digelar 8-10 
Februari 2018.” news.detik.com, 2018. 
https://news.detik.com/berita/d-3809617/musyawarah-besar-
pemuka-agama-digelar-8-10-februari-2018. 

Dharma, Ferry. “(PDF) Konstruksi Realitas Sosial:Pemikiran Peter L. 
Berger Tentang Kenyataan Sosial.” ResearchGate, advance online 
publication, 2018. https://doi.org/10.21070/kanal.v6i2.101. 

Erawati, Desi. “Interpretasi Multikulturalisme Agama Dan Pendidikan.” 
Jurnal Studi Agama dan Masyarakat 13, no. 1 (2017): 100. 
https://doi.org/10.23971/jsam.v13i1.594. 

Ikhwan, M. “Tokoh Lintas Agama Merawat Kerukunan Umat (Belajar 
Multikultural Dari Kota Malang).” Palita: Journal of Social Religion 
Research 5, no. 2 (2020): 113–34. 
https://doi.org/10.24256/pal.v5i2.1503. 

Ipgrave, Julia. “The language of friendship and identity: children’s 
communication choices in an interfaith exchange.” British Journal 
of Religious Education 31, no. 3 (2009): 213–25. 
https://doi.org/10.1080/01416200903112292. 

Kemenag. “Indeks Kerukunan Umat Beragama 2024 Naik Jadi 76,47.” 
https://kemenag.go.id. Diakses 5 Mei 2025. 
https://kemenag.go.id/nasional/indeks-kerukunan-umat-
beragama-2024-naik-jadi-76-47-wG2qs. 



217 Shafa & Muhammad Nor Said – Qs. Asy Syura:38 Pada Praktik Sosial 

Kruja, Genti. “Interfaith Harmony through Education System of 
Religious Communities.” Religion & Education 49, no. 1 (2022): 
104–17. https://doi.org/10.1080/15507394.2021.2009305. 

Kurniawan, Aloysius Budi. “Ini Butir-butir Kesepakatan Para Pemuka 
Agama Indonesia.” kompas.id, 11 Februari 2018. 
https://www.kompas.id/baca/utama/2018/02/11/ini-butir-
butir-kesepakatan-para-pemuka-agama-indonesia/. 

Mansur, Ali, dan Deden Mula Saputra. “Analisis Wacana Nilai Moderasi 
Beragama: Kajian Ceramah Lisan Habib Husain Jafar AL-Hadar.” 
INSANI: Jurnal Ilmu Agama dan Pendidikan 2, no. 1 (2024): 1. 
https://doi.org/10.70424/insani.v2i1.49-73. 

Masruroh, Ida Selviana, dan Mochamad Aris Yusuf. “Komunikasi Lintas 
Agama Dalam Mempertahankan Kerukunan Di Rumah Ibadah 

Puja Mandala Bali.” Mawaizh : Jurnal Dakwah Dan Pengembangan 
Sosial Kemanusiaan 14, no. 1 (2023): 1. 
https://doi.org/10.32923/maw.v14i1.3173. 

Musthafa, Ahmad. Tafsir Al-Maraghi. Vol. 25. 1946. 
https://dn721902.ca.archive.org/0/items/tafseer_mraghi/mragh
i25.pdf. 

Mustofa, Ali. “Pendidikan Keagamaan Untuk Membentuk Kerukunan 
Antar Umat Beragama Di Medowo Kandangan Kediri.” Nazhruna: 
Jurnal Pendidikan Islam 3, no. 1 (2020): 1. 
https://doi.org/10.31538/nzh.v3i1.399. 

Muttaqin, Ja’far, dan Aang Apriadi. “Syura Atau Musyawarah dalam 

Perspektif Al-Qur’an.” al-Urwatul Wutsqo : Jurnal Ilmu Keislaman dan 
Pendidikan 1, no. 2 (2020): 2. 
https://doi.org/10.62285/alurwatulwutsqo.v1i2.18. 

Nabila, Ayu. “Hukum Mengucapkan Selamat Natal Menurut Ulama Buya 
Yahya dan Pendeta Tommy.” Yoursay.id, 25 Desember 2021. 
https://yoursay.suara.com/news/2021/12/25/174634/hukum-
mengucapkan-selamat-natal-menurut-ulama-buya-yahya-dan-
pendeta-tommy. 

Nasution, Abdul Saman. “Strategi Membangun Nilai-Nilai Toleransi 
Antar Umat Beragama Di Indonesia.” Jurnal Pendidikan Dasar Dan 
Sosial Humaniora 2, no. 1 (2022): 1. 
https://doi.org/10.53625/jpdsh.v2i1.5370. 



Volume 13, Nomor 2, Desember 2025 218 

“Qur’an Kemenag.” Diakses 15 Mei 2025. 
https://quran.kemenag.go.id/quran/per-
ayat/surah/26?from=38&to=227. 

Qutb, Sayyid. Tafsir Fi Zilalil Qur’an Sayyid Quthb. 2015. 
http://archive.org/details/TAFSIRFIZILALILSayyidQuthb. 

Rofiah, Zaidatur. “Telaah Konseptual Slogan Hubbul Wathan Minal Iman 
Kh.Hasyim Asy’ari Dalam Meningkatkan Kesadaran Bela 

Negara.” JURNAL LENTERA : Kajian Keagamaan, Keilmuan Dan 
Teknologi 21, no. 1 (2022): 1. 
https://doi.org/10.29138/lentera.v21i1.596. 

Sahar, Santri. “MUSYAWARAH DALAM AL-QUR’AN.” Jurnal Tafsere 
3, no. 1 (2019): 1. https://doi.org/10.24252/jt.v3i1.7663. 

Santoso, Puji. “Konstruksi sosial media massa.” 2016. 
https://123dok.com/document/yr61pjpy-konstruksi-santoso-
komunikasi-fakultas-politik-universitas-muhammadiyah-
sumatera.html. 

Subiakto, Vania Utamie. “Realitas Sosial Pemuda Lintas Agama di 
Indonesia.” INTERAKSI PERADABAN: Jurnal Komunikasi dan 
Penyiaran Islam 2, no. 1 (2022): 1. 
https://doi.org/10.15408/interaksi.v2i1.25528. 

“Upaya Menjaga Kerukunan Umat Beragama di Indonesia pada Media 
Sosial | Jurnal Lemhannas RI.” Diakses 15 Juli 2025. 
https://jurnal.lemhannas.go.id/index.php/jkl/article/view/410. 

 


