
 
Received: 30 – 11 – 2025. 
Accepted: 27 – 12 – 2026.   
Published: 31 – 01 – 2026. 

 
33 ARABIA 

 

Analisis Semantik Tentang Perluasan dan Penyempitan Makna 
dalam Bahasa Arab 

 
Naila Afriani1, Zulfikar2, Aril3 

UIN Mataram 
Nailaafriani23@gmail.com1, zulfikar24022003@gmail.com2, aril23@gmail.com3 

Arabia  (Vol 04) (No 01) 2026 
DOI: - 

e-ISSBN : 3024-9341 
https://jurnal.iaibafa.ac.id/index.php/Arabia/  

 
ABSTRAK 
Penelitian ini membahas perubahan makna dalam bahasa Arab dengan fokus 
pada dua proses utama, yaitu perluasan dan penyempitan makna. Latar 
belakang penelitian berangkat dari karakter bahasa Arab yang dinamis dan 
terus berkembang mengikuti perubahan sosial, budaya, agama, dan 
perkembangan ilmu pengetahuan. Tujuan penelitian ini adalah 
mendeskripsikan mekanisme, faktor penyebab, serta contoh konkret dari 
kedua bentuk perubahan makna tersebut. Metode yang digunakan adalah 
kajian pustaka dengan menelaah literatur klasik dan modern, termasuk 
kamus, karya balāghah, teks keagamaan, dan studi linguistik kontemporer. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa perluasan makna banyak dipengaruhi 
oleh penggunaan metaforis, kontak bahasa, perkembangan ilmu, teknologi, 
serta kreativitas sastra. Sementara penyempitan makna muncul terutama 
melalui spesialisasi istilah dalam bidang syariat, fikih, kedokteran, dan 
disiplin akademik modern. Teks keagamaan serta variasi dialek juga terbukti 
menjadi faktor signifikan dalam pembentukan makna baru. Kesimpulan 
penelitian menegaskan bahwa perubahan makna merupakan proses alami 
dalam perkembangan bahasa Arab dan mencerminkan dinamika pemikiran 
serta budaya masyarakatnya. Pemahaman terhadap perluasan dan 
penyempitan makna penting untuk kajian linguistik maupun pengajaran 
bahasa Arab. 
Kata Kunci: emantik Arab, perubahan makna, perluasan makna, 
penyempitan makna. 
 
ABSTRACT  
This study examines semantic change in Arabic, focusing on meaning extension and meaning 
narrowing. The research is based on the view that Arabic is a dynamic language shaped by 
cultural, social, religious, and intellectual developments. The study aims to describe the 
mechanisms, causal factors, and examples of these two major types of semantic change. A library 
research method was employed by analyzing classical and modern sources, including lexicons, 
rhetorical works, sacred texts, and contemporary linguistic studies. The findings show that 
meaning extension is influenced by metaphorical usage, language contact, scientific progress, 
technology, and literary creativity. Meanwhile, meaning narrowing occurs mainly through 
terminological specialization in fields such as Islamic law, medicine, and modern academic 
disciplines. Religious texts and dialectal variation also contribute significantly to shaping new 
meanings. The study concludes that semantic change is a natural linguistic process reflecting the 



 
 

 

34 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

evolution of Arab society and thought. Understanding these processes is essential for linguistic 
studies and Arabic language education. 
Keywords: Arabic semantics, semantic change, meaning extension, meaning narrowing. 
 

INTRODUCTION/ ةمدقم  / PENDAHULUAN 
Bahasa merupakan entitas yang bersifat dinamis, senantiasa mengalami 

proses pertumbuhan dan perkembangan. Dalam perjalanannya, bahasa dapat 
mengalami berbagai bentuk perubahan bahkan berpotensi lenyap apabila tidak lagi 
digunakan oleh komunitas penuturnya.1 Bahasa memiliki fungsi yang sangat 
kompleks dalam kehidupan manusia, baik pada tingkat individual maupun sosial. 
Salah satu fungsi pokok bahasa adalah sebagai sarana komunikasi dan interaksi 
sosial antarmanusia. Tanpa kehadiran bahasa, manusia akan mengalami kesulitan 
dan keterbatasan dalam menjalin interaksi satu sama lain.2 

Bahasa Arab termasuk dalam rumpun bahasa Semit dan memiliki sejarah 
yang panjang serta peran penting dalam peradaban Islam. Sebagai bahasa Al-
Qur’an, bahasa Arab tidak hanya digunakan untuk berkomunikasi, tetapi juga 
menjadi sarana penyebaran ilmu, hukum, budaya, dan ajaran agama. 
Keistimewaan bahasa Arab terlihat pada bentuk kata dan maknanya yang kaya dan 
lentur, sehingga satu kata dapat memiliki beberapa makna bergantung pada 
konteks dan perkembangan zaman .3 

Ilmu yang secara khusus mengkaji perubahan makna disebut semantik. 
Dalam aktivitas berbahasa, kemampuan seseorang dalam memahami dan 
mengungkapkan makna melalui kalimat akan menunjukkan tingkat kompleksitas 
kompetensi berbahasanya. Karena itu, mahasiswa bahasa perlu mempelajari 
semantik sebagai bidang yang menunjang penguasaan kemampuan berbahasa. 
Kajian semantik memiliki peran penting dalam proses pemerolehan dan 
pembelajaran bahasa. Sejak awal pemerolehan bahasa, aspek makna mulai 
dipahami dan terus berkembang sejalan dengan perolehan aspek kebahasaan 
lainnya. Secara terminologis, semantik dipahami sebagai “suatu sistem dan 
penelitian mengenai makna dan arti dalam suatu bahasa atau dalam bahasa secara 

 
1 Adi Iwan Hermawan et al., “Analisis Perluasan Makna Bahasa Komunitas Sepak Bola : Kajian 
Semantik,” 2022. 
2 Ummi Aisyah Siregar, Nadya Silvi, and Wahyuni Hasibuan, “MANUSIA,” n.d., 95–104. 
3 Ami Suparmi, “Kajian Makna Dan Perubaan Makna Bahasa Arab Dalam Penguatan Kompetensi 
Linguistik Bahasa Arab” 2, no. 1 (2025): 32–41. 



 
 

 

35 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

umum.” Verhaar juga mendefinisikan semantik sebagai “teori tentang makna” atau 
“teori mengenai arti.”4 

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas perubahan makna dalam 
bahasa Arab secara umum, seperti kajian perkembangan leksikal, perubahan 
makna dalam Al-Qur’an, dan makna kata dalam bahasa Arab modern. Namun, 
sedikit peneliti yang secara khusus berfokus pada proses perluasan dan penyempitan 
makna sebagai dua bentuk perubahan makna yang sering terjadi dalam 
perkembangan bahasa Arab. Ada penelitian terbatas yang membahas perubahan 
makna secara luas, tetapi kajian yang secara langsung menguraikan mekanisme, 
faktor penyebab, serta contoh konkret dari proses perluasan dan penyempitan 
makna masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini bermaksud mengisi 
kekosongan tersebut. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis bentuk, penyebab, 
dan contoh empiris dari proses perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa 
Arab guna memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai dinamika 
semantik dalam bahasa tersebut.  
 
METHODS / ثحبلا جھنم  / METODE 

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka atau studi literatur. 
Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas literatur primer dan sekunder, seperti 
buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, hasil penelitian terdahulu, serta 
dokumen ilmiah lainnya yang berhubungan dengan teori makna, semantik Arab, 
linguistik kognitif, dan pendekatan struktural maupun referensial dalam studi 
linguistik. Literatur yang digunakan dipilih secara purposif berdasarkan 
relevansinya terhadap fokus kajian. 5 

 Menurut Pohan, penyusunan kajian pustaka bertujuan untuk menghimpun 
data dan informasi ilmiah berupa teori, metode, ataupun pendekatan yang telah 
berkembang dan terdokumentasikan dalam bentuk buku, jurnal, naskah, catatan, 
rekaman sejarah, serta dokumen lain yang tersedia di perpustakaan. 

Selain itu, Sugiyono menjelaskan bahwa studi kepustakaan merupakan 
tahapan penting setelah peneliti menentukan topik penelitiannya. Pada tahap ini, 
peneliti menelaah teori dan referensi yang relevan dengan fokus penelitian. Dalam 
kajian mengenai bahasa sebagai alat komunikasi, penelitian bertujuan 
mendeskripsikan berbagai aspek yang berkaitan dengan fungsi bahasa dalam 

 
4 Alin Hidayati and Alista Ajeng, “Perubahan Makna Kata Serapan Bahasa Arab Dalam Bahasa 
Indonesia ( Kajian Ilmu Semantik )” 1, no. 1 (2023): 6–11. 
5 Bahasa Arab and Fakultas Tarbiyah, “Teori-Teori Makna Dalam Ilmu Al- Dilālah : Kajian Semantik 
Bahasa Arab” 2, no. 2 (2025): 65–74. 



 
 

 

36 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

komunikasi, termasuk alasan manusia berkomunikasi serta bentuk bahasa yang 
digunakan dalam interaksi sehari-hari.6 
 
RESULTS AND DISCUSSION / ثحبلا جئاتن  / HASIL DAN PEMBAHASAN 

Perubahan makna dalam kajian semantik kerap terjadi seiring dengan 
dinamika sosial, seperti perpindahan penduduk, perkembangan teknologi dan 
ilmu pengetahuan, pergerakan ekonomi, arus budaya global, konflik atau 
peperangan, kondisi geopolitik, tradisi lokal, adat istiadat, dan faktor-faktor 
lainnya. Secara umum, perubahan makna dapat diklasifikasikan ke dalam enam 
jenis, yaitu generalisasi, spesialisasi, ameliorasi, peyorasi, sinestesia, dan asosiasi. 

Makna selalu hadir dalam setiap tuturan manusia dan merupakan unsur yang 
tidak dapat dipisahkan dari kajian semantik. Untuk memahami apa yang dimaksud 
dengan makna atau arti, kita perlu meninjau kembali teori yang dikemukakan oleh 
Ferdinand de Saussure, tokoh utama linguistik modern, khususnya mengenai 
konsep tanda linguistik (signe linguistique). Terdapat dua faktor utama yang 
memengaruhi perubahan makna suatu kata atau tuturan, yaitu faktor kebahasaan 
(linguistik) dan faktor sosial. Faktor kebahasaan merujuk pada hal-hal yang berasal 
dari dalam bahasa itu sendiri atau yang berhubungan langsung dengan kata 
maupun tuturan tersebut. Adapun faktor sosial berkaitan dengan para penuturnya, 
seperti perkembangan sosial budaya, adat istiadat, tradisi, kondisi psikologis, dan 
sebagainya. Berbagai faktor tersebut dapat memicu terjadinya perubahan makna, 
baik dalam bentuk perluasan maupun penyempitan.7 

Ilmu semantik Arab (ʿilm al-dalālah) memiliki kedudukan penting dalam 
kajian linguistik karena berkaitan langsung dengan proses pembentukan, 
perubahan, dan perkembangan makna dalam kosa kata bahasa Arab. Salah satu 
aspek utama dalam semantik adalah perubahan makna (taghayyur al-maʿnā), yang 
mencakup dua bentuk utama, yaitu perluasan makna (tawsīʿ al-maʿnā) dan 
penyempitan makna (taḍyīq al-maʿnā). Kedua bentuk perubahan tersebut tidak 
terjadi secara spontan, melainkan merupakan hasil interaksi berbagai unsur 
budaya, sosial, religius, serta dinamika peradaban Arab sejak masa Jāhiliyah hingga 
modern. Para tokoh seperti al-Farrā’ dan Ibn Fāris telah memberikan landasan awal 
pentingnya kajian perubahan makna, walaupun istilah “semantik” sendiri baru 

 
6 Pentingnya Pola et al., “Jurnal Dunia Pendidikan,” 2023, 145–54. 
7 Ahmad Sirfi Fatoni, “Lahjah Arabiyah ILMU SEMANTIK Lahjah Arabiyah ر ادلعىن جزء من لاتطور ُ ُّ 

 كث ً ن ً ة لتطور الأصوات ولاصرف ولانحو وادلفردات . ومن لاقوان ٌ ن لالغوی لاذی يشمل قطاعات لالغة لارئیسیة وىی لاتطور لادلایل أو تغی
 يكون متمیزا ومتفرق ً ا من غ ً نھ مما لالغات . لكن ما يلاحظ يف لاعربیة لا فصحى خصوصا ادلقررة أن لالغة تتطور وأن ىناك أسبابا

2 ”يلاحظ يف لالغات الأخرى يف َ من ىذا ادلوضوع يكاد , no. 1 (2021): 8–18. 



 
 

 

37 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

dikenal secara formal dalam linguistik Arab kontemporer. Pembahasan mengenai 
perluasan dan penyempitan makna menunjukkan bahwa sebuah kata dapat 
bergeser dari makna asalnya (al-maʿnā al-aṣlī) menuju makna baru (al-maʿnā al-
ḥadīṡ), baik menjadi lebih luas maupun lebih khusus tergantung konteks 
penggunaannya. Dalam banyak keadaan, perubahan makna tidak hanya dipicu 
oleh faktor internal bahasa, tetapi juga oleh kebutuhan komunikasi masyarakat 
Arab.8 Hal ini menegaskan bahwa bahasa merupakan entitas hidup yang terus 
mengalami perkembangan seiring perubahan para penuturnya. 

Perluasan makna (tawsīʿ) merupakan proses ketika sebuah kata yang awalnya 
memiliki arti tertentu kemudian mengalami penambahan cakupan sehingga 
maknanya menjadi lebih luas, lebih umum, atau dapat diterapkan pada berbagai 
konteks baru. Dalam tradisi linguistik Arab, fenomena ini umumnya muncul 
melalui mekanisme metaforis (majāz), pengaruh budaya, perubahan peran sosial 
suatu konsep, serta perkembangan ilmu pengetahuan. Contoh yang sering disebut 
adalah kata al-kitāb, yang pada mulanya bermakna “tulisan”, lalu berkembang 
menjadi “buku”, “dokumen resmi”, hingga merujuk kepada “wahyu Allah” dalam 
konteks Al-Qur’an. Pergeseran ini memperlihatkan dinamika makna yang terus 
bergerak mengikuti perubahan fungsi kata dalam masyarakat. Para pakar balāghah 
seperti al-Jurjānī menjelaskan bahwa hubungan antara makna asal dan makna baru 
biasanya muncul karena adanya kesamaan makna (tashābuh) atau relasi sebab-
akibat (musabbabiyyah). Perluasan makna menegaskan bahwa bahasa Arab 
bersifat dinamis dan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Jejak 
proses ini dapat ditemukan baik dalam kamus-kamus klasik seperti Lisān al-ʿArab 
maupun kamus modern yang mencatat banyak kosakata baru dari perkembangan 
kontemporer.9 

Sebaliknya, penyempitan makna (taḍyīq) merupakan proses ketika sebuah 
kata yang semula memiliki arti luas kemudian mengalami pembatasan sehingga 
maknanya menjadi lebih spesifik. Perubahan ini umumnya dipicu oleh spesialisasi 
istilah dalam bidang-bidang tertentu seperti fikih, kedokteran, teknologi, atau 
disiplin keilmuan lainnya. Contohnya adalah kata ṣalāh yang secara etimologis 
bermakna “doa”, namun dalam konteks syariat berubah menjadi istilah khusus 
yang merujuk pada bentuk ibadah tertentu dengan rukun dan ketentuan tertentu. 
Fenomena serupa terlihat pada kata nafs, yang secara umum berarti “diri” atau 
“jiwa”, tetapi dalam penggunaan tertentu dipakai secara khusus untuk 

 
8 M. al-Khauli, Dirāsāt fī al-Dalālah al-ʿArabiyyah, Kairo: Dār al-ʿIlm, 2004, hlm. 11–13 
9 A. al-Hashimī, Uṣūl al-Maʿānī wa Tatawwuruhā, Beirut: Markaz al-Buḥūṡ al-Lisāniyyah, 2010, hlm. 
55–59. 



 
 

 

38 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

menggambarkan aspek-aspek psikologis. Penyempitan makna sering terjadi ketika 
suatu kata terus-menerus dipakai dalam konteks yang terbatas sehingga makna 
umumnya tidak lagi menonjol.10 Linguis Arab modern seperti ʿAbd al-Raḥmān 
Ayyūb menyatakan bahwa proses penyempitan makna merupakan konsekuensi 
alamiah dari kebutuhan masyarakat untuk memiliki istilah teknis yang dapat 
membedakan konsep umum dari konsep yang lebih terkhusus. Dengan demikian, 
taḍyīq al-maʿnā mencerminkan proses spesialisasi bahasa yang berjalan seiring 
dengan kemajuan peradaban. 

Dalam perjalanan sejarah bahasa Arab, proses perluasan dan penyempitan 
makna kerap berlangsung secara bersamaan. Contoh yang sering dijumpai adalah 
kata ʿilm. Secara umum kata ini bermakna “pengetahuan”, tetapi dalam dunia 
akademik modern maknanya dapat menyempit menjadi istilah teknis seperti “ilmu 
eksperimental”, “ilmu sosial”, atau “ilmu keagamaan”. Di sisi lain, ʿilm juga 
mengalami perluasan makna ketika digunakan secara metaforis, misalnya untuk 
menyebut pengalaman hidup yang tidak termasuk kategori pengetahuan formal. 
Dinamika antara dua proses ini mengisyaratkan bahwa makna suatu kata tidak 
bersifat tetap, melainkan bergantung pada konteks sosial yang mempengaruhi 
penggunaannya. Al-Zarkashī dalam pembahasan mengenai ulūm al-lughah 
menjelaskan bahwa perubahan makna merupakan karakter alami dari bahasa yang 
hidup, dan fenomena tersebut dapat dilacak baik dalam perkembangan makna 
kata-kata Qur’ani maupun ragam bahasa Arab kontemporer.11 Oleh karena itu, 
memahami hubungan timbal balik antara perluasan dan penyempitan makna 
merupakan aspek penting dalam studi semantik Arab. 

Kajian mengenai perubahan makna turut diperkaya dengan berbagai teori 
yang dikembangkan oleh para linguis struktural dan pascastruktural dalam tradisi 
Barat, yang kemudian diadaptasi serta disesuaikan oleh para peneliti Arab. Konsep-
konsep seperti konteks situasional (al-siyāq al-maqālī), konteks budaya (al-siyāq al-
thaqāfī), serta hubungan sintagmatik dan paradigmatik menjadi landasan untuk 
memahami bagaimana proses perluasan dan penyempitan makna dapat terjadi 
secara teratur. Para akademisi Arab masa kini memadukan gagasan modern 
tersebut dengan khazanah balāghah klasik, sehingga lahirlah pendekatan yang 
lebih komprehensif dalam menelaah dinamika makna. Melalui perspektif integratif 
ini, perubahan makna dapat dikaji tidak hanya dari sisi linguistik, tetapi juga 
melalui sudut pandang sosial, historis, dan kognitif.12 Dengan demikian, 

 
10 A. Ayyūb, al-Dalālah wa Itijāhātuhā, Amman: Dār al-Fikr al-Muʿāṣir, 2012, hlm. 101–105. 
11 B. al-Zarkashī, al-Maʿānī wa Ẓawāhiruhā, Kairo: Dār al-Nahḍah, 2015, hlm. 76–82. 
12 S. al-ʿAzab, al-Dalālah al-Muʿāṣirah, Rabat: Maʿhad al-Dirāsāt al-Lughawiyyah, 2018, hlm. 33–40. 



 
 

 

39 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

pembahasan tentang perluasan dan penyempitan makna tidak lagi sekadar 
deskripsi fenomena bahasa, melainkan juga mencakup analisis yang lebih 
mendalam dan kritis. 

Perluasan makna dalam bahasa Arab sangat dipengaruhi oleh perkembangan 
peradaban Islam, terutama ketika bahasa Arab berfungsi sebagai bahasa ilmu 
pengetahuan pada masa Abbasiyah. Pada periode ini, banyak istilah dari bahasa 
Yunani, Persia, dan Suryani diserap ke dalam bahasa Arab, kemudian mengalami 
penyesuaian makna sesuai kebutuhan ilmiah masyarakat Arab–Islam. Proses 
tersebut tidak hanya menambah kosakata baru, tetapi juga mendorong kata-kata 
Arab asli untuk mengembangkan makna baru guna mewadahi konsep-konsep 
ilmiah yang sebelumnya belum dikenal. Contohnya adalah kata jawhar, yang pada 
mulanya berarti “sesuatu yang bernilai”, namun setelah digunakan untuk 
menerjemahkan istilah Yunani οὐσία (ousia), maknanya bergeser menjadi konsep 
metafisik “substansi”. Perluasan seperti ini menunjukkan adanya peran besar 
faktor intelektual dalam pembentukan makna dalam bahasa Arab. Para pemikir 
seperti al-Kindī dan al-Fārābī bahkan melakukan standarisasi makna secara sadar 
demi kepentingan filsafat, sehingga memperluas penggunaan istilah tertentu.13 
Fenomena perluasan makna pada era intelektual tersebut menggambarkan 
kemampuan bahasa Arab untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan 
pengetahuan dan cara pandang masyarakatnya. 

Di sisi lain, penyempitan makna juga sangat terkait dengan perkembangan 
ilmu-ilmu syariat, yang memiliki kecenderungan kuat untuk melakukan 
spesialisasi istilah. Dalam disiplin fikih, misalnya, banyak kosakata Arab yang 
maknanya menjadi lebih terbatas karena adanya kebutuhan untuk merumuskan 
konsep hukum secara jelas dan terperinci. Kata zakāh yang secara bahasa bermakna 
“penyucian” atau “pertumbuhan”, mengalami pembatasan makna sehingga 
merujuk secara khusus pada “ibadah finansial tertentu yang wajib bagi Muslim 
dengan ketentuan-ketentuan tertentu”. Perubahan ini muncul karena para fuqahā 
memerlukan istilah teknis yang dapat membedakan antara makna leksikal dengan 
makna syar‘i. Contoh lain terlihat pada kata ḥadd yang awalnya berarti “batas”, 
namun kemudian dipersempit maknanya menjadi “jenis hukuman tertentu dalam 
sistem hukum pidana Islam”. Para ulama ushul fikih menjelaskan bahwa 
penyempitan makna semacam ini merupakan bagian dari taqyīd lughawī 
(pembatasan linguistik) yang dibutuhkan demi menjaga ketepatan dan konsistensi 

 
13 R. al-Mursī, Tatawwur al-Maʿnā fī al-ʿArabiyyah al-Falsafiyyah, Baghdad: Dār al-Funūn, 2007, 
hlm. 22–27. 



 
 

 

40 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

dalam hukum.14 Dengan demikian, penyempitan makna dalam bahasa Arab 
merupakan konsekuensi alami dari proses spesialisasi keilmuan, bukan suatu 
penyimpangan. 

Perubahan makna juga sangat dipengaruhi oleh dinamika budaya dan 
kehidupan sosial masyarakat Arab. Dalam ranah ini, perluasan makna kerap 
muncul melalui mekanisme metaforis, yaitu ketika sebuah kata digunakan untuk 
menggambarkan konsep abstrak berdasarkan hubungan asosiasi makna. Sebagai 
contoh, kata qalb yang secara harfiah berarti “jantung”, kemudian mengalami 
perluasan sehingga mencakup makna “pusat perasaan”, “pusat intuisi”, bahkan 
“hakikat manusia” dalam tradisi tasawuf. Penggunaan metaforis tersebut yang 
berulang dalam karya sastra maupun teks keagamaan menjadikan makna 
kiasannya melebur ke dalam makna kata yang sesungguhnya. Kekayaan budaya 
Arab yang penuh dengan ungkapan simbolik dan figuratif turut menjadikan jenis 
perluasan makna ini sangat lazim ditemukan. Selain itu, pola perluasan berbasis 
metafora ini juga menggambarkan cara pandang masyarakat Arab yang sering 
menghubungkan fenomena fisik dengan nilai-nilai spiritual.15 Para linguis Arab 
modern menilai bahwa metafora merupakan salah satu faktor paling signifikan 
dalam perubahan makna, karena memungkinkan suatu konsep sederhana 
berkembang menjadi konsep yang lebih kompleks tanpa memerlukan 
pembentukan kosakata baru. 

Pada era kontemporer, proses perluasan makna berlangsung dengan sangat 
cepat, terutama dipacu oleh kemajuan teknologi dan media komunikasi. Banyak 
kata dalam bahasa Arab mengalami pengembangan makna untuk menyesuaikan 
diri dengan istilah-istilah teknologi modern yang berasal dari dunia Barat. Sebagai 
contoh, kata shabakah yang semula merujuk pada “jaringan fisik” seperti jaring ikan, 
kini digunakan untuk menggambarkan “jaringan komputer”, “jejaring sosial”, 
bahkan “internet”. Demikian pula kata ramz, yang sebelumnya diartikan sebagai 
“simbol”, kini meluas maknanya menjadi “kode digital”, “kata sandi”, dan “proses 
enkripsi”. Perubahan ini menunjukkan kemampuan bahasa Arab untuk 
beradaptasi terhadap tuntutan zaman modern. Meski demikian, para pakar bahasa 
menekankan bahwa perluasan makna harus dilakukan secara hati-hati agar tidak 

 
14 H. al-Jubūrī, al-Maʿānī al-Fiqhiyyah wa Ḥudūd Taṣarrufihā, Damaskus: Dār al-Bayān, 2011, hlm. 
64–71. 
15 L. al-Rayyis, al-Majāz wa Dawruhu fī Tawsīʿ al-Dalālah, Tunis: Markaz al-Lughah, 2016, hlm. 48–
54. 



 
 

 

41 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

menimbulkan ketidakjelasan baru dalam penggunaannya.16 Dengan kata lain, 
meskipun perluasan makna merupakan bagian dari perkembangan alami bahasa, 
proses tersebut tetap membutuhkan pengaturan terminologis yang jelas pada masa 
kini. 

Sebaliknya, dalam konteks modern, penyempitan makna kerap muncul akibat 
meningkatnya spesialisasi ilmu dan berkembangnya disiplin akademik yang 
semakin terperinci. Di bidang kedokteran, misalnya, kata ʿilāj yang pada mulanya 
digunakan untuk menyebut segala bentuk “pengobatan”, kini mengalami 
pembatasan makna sehingga digunakan secara teknis untuk merujuk pada 
tindakan seperti “terapi obat”, “terapi radiasi”, atau jenis prosedur medis tertentu. 
Perubahan ini terjadi karena dunia medis membutuhkan istilah yang lebih presisi. 
Fenomena serupa terlihat pada istilah linguistik ṣawt, yang sebelumnya sekadar 
berarti “suara”, kemudian dipersempit menjadi istilah teknis dalam fonologi yang 
mengacu pada unit bunyi tertentu. Kajian linguistik modern menuntut ketelitian 
terminologis yang tinggi, sehingga penyempitan makna menjadi bagian penting 
dalam pembentukan istilah ilmiah.17 Dengan demikian, fenomena penyempitan 
makna tidak hanya ditemukan dalam khazanah klasik, tetapi juga merupakan 
unsur yang tidak terpisahkan dari perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer 
dalam bahasa Arab. 

Salah satu faktor utama yang memengaruhi perubahan makna adalah konteks 
sosial (al-siyāq al-ijtimaʿī), sebab masyarakatlah yang menentukan bagaimana 
sebuah kata dipakai dalam praktik berbahasa sehari-hari. Bahasa Arab, yang 
digunakan di berbagai kawasan mulai dari Jazirah Arab, Afrika Utara, hingga Asia 
Barat, memiliki rentang penggunaan yang sangat beragam. Keragaman ini 
melahirkan sejumlah dialek seperti ‘Ammiyyah Mesir, Syam, Teluk, Maghribi, dan 
lainnya, yang turut mempercepat terjadinya proses perluasan maupun 
penyempitan makna. Sebagai contoh, kata maṭār yang secara baku berarti 
“bandara”, di sebagian wilayah Maghribi justru dipakai untuk merujuk pada 
“lapangan terbuka” atau “area parkir besar”. Variasi semacam ini memperlihatkan 
bahwa perubahan makna tidak hanya dipicu oleh faktor sejarah atau 
perkembangan ilmiah, tetapi juga dipengaruhi oleh kondisi sosial masyarakat 
pengguna bahasa tersebut. Pergeseran makna yang terjadi melalui dialek sering kali 
tidak tercatat dalam kamus-kamus klasik, sehingga para ahli bahasa kontemporer 

 
16 K. al-Samarra’ī, al-Mustalahāt al-Ḥadīthah wa ʿIlm al-Dalālah, Beirut: Dār al-Lughah, 2019, hlm. 
90–98. 
17 M. al-Khafājī, al-Taḍyīq al-Dalālī fī al-Muṣṭalaḥ al-ʿIlmī, Kairo: Dār al-Nahḍah, 2020, hlm. 121–129 



 
 

 

42 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

perlu melakukan penelitian lapangan untuk mengidentifikasi perubahan tersebut.18 
Fenomena ini memperkaya studi semantik Arab karena menunjukkan fleksibilitas 
bahasa dalam menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial yang beragam. 

Perluasan makna juga dapat muncul melalui perkembangan estetika dalam 
sastra Arab, mulai dari syair Jahiliyah, prosa era Abbasiyah, hingga novel-novel 
modern. Dalam karya sastra, para penulis kerap memilih kata tertentu untuk 
membangun efek emosional tertentu, dan penggunaan yang repetitif ini akhirnya 
turut memengaruhi pemakaian kata tersebut dalam bahasa sehari-hari. Misalnya, 
kata ghaym (awan) yang pada mulanya hanya bermakna awan secara fisik, dalam 
puisi pra-Islam digunakan sebagai lambang kemurahan hati karena hujan 
dipandang sebagai anugerah di wilayah padang pasir. Seiring perkembangan 
zaman, makna kata ini meluas menjadi simbol “ketenangan”, “harapan”, bahkan 
“kesedihan yang tertunda”. Karya para penyair besar seperti Imru’ al-Qays, al-
Mutanabbī, dan al-Buhturī menjadi faktor penting yang memperkokoh makna 
simbolis tersebut. Fenomena ini menunjukkan bahwa produk estetika tidak hanya 
berfungsi sebagai sarana ekspresi atau hiburan, tetapi juga sebagai penggerak 
perubahan makna.19 Oleh sebab itu, kajian semantik Arab tidak dapat dipisahkan 
dari analisis teks sastra, karena di dalamnya terdapat proses kreatif yang sangat 
berpengaruh terhadap perkembangan makna. 

Dalam bidang retorika Arab (balāghah), perubahan makna juga berkaitan 
dengan konsep taṡniyah al-dalālah, yakni kemampuan satu kata untuk memikul 
lebih dari satu makna secara bersamaan. Contohnya adalah kata ʿayn, yang dapat 
mengacu pada “mata”, “mata air”, “esensi atau inti”, “emas murni”, bahkan “mata-
mata”. Keragaman makna ini pada mulanya dipahami sebagai polisemi yang 
bersifat alami, namun dalam perspektif semantik modern dipandang sebagai 
dampak dari perluasan makna yang lahir dari hubungan metaforis dan asosiasi 
konseptual. Ketika sebuah kata digunakan berulang dalam beragam konteks 
figuratif, makna-makna baru tersebut akhirnya tersimpan dalam “kamus mental” 
para penutur. Tokoh-tokoh seperti Ibn Jinnī dan al-Jurjānī telah membahas 
fenomena ini dalam karya mereka, menegaskan bahwa makna tidak dapat 
dipisahkan dari konteks penggunaannya. Oleh karena itu, kajian mengenai 
perluasan makna membutuhkan pendekatan multidisipliner yang mencakup 
linguistik, balāghah, psikologi kognitif, serta semiotika.20 Konsep taṡniyah al-dalālah 

 
18 S. al-Maghribī, al-Lahajāt wa Atharuhā fī Tawsīʿ al-Maʿānī, Rabat: Dār al-Lughah, 2017, hlm. 45–
51. 
19 F. al-Badawī, al-Adab wa al-Dalālah, Beirut: Dār al-Fikr, 2014, hlm. 87–95. 
20 N. al-Syāmī, al-Balāghah wa Falsafat al-Maʿnā, Amman: Dār al-Tanwīr, 2013, hlm. 134–142. 



 
 

 

43 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

sekaligus menunjukkan betapa kayanya potensi semantik bahasa Arab, sehingga 
satu bentuk kata mampu mengakomodasi berbagai makna tanpa kehilangan 
identitas leksikalnya. 

Selain dipengaruhi faktor internal, perubahan makna juga dapat muncul 
akibat kontak bahasa (al-iḍṭirāb al-lughawī) antara bahasa Arab dan bahasa-bahasa 
lain. Sepanjang sejarah Islam, bahasa Arab berinteraksi dengan bahasa Persia, 
Turki, Berber, hingga berbagai bahasa di kawasan Afrika. Interaksi ini 
memunculkan sejumlah kata serapan (dakhīl) yang kemudian mengalami 
perubahan makna di dalam bahasa Arab. Salah satu contohnya adalah kata diwān, 
yang berasal dari bahasa Persia dēvān, yang pada mulanya berarti “catatan pajak”, 
lalu berkembang menjadi “kantor administrasi”, “antologi puisi”, bahkan “sofa 
atau tempat duduk di ruang tamu”. Perluasan makna tersebut terjadi karena istilah 
tersebut menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial dan sistem budaya 
masyarakat Arab. Selain itu, bahasa Arab modern juga banyak mengadopsi istilah 
dari bahasa-bahasa Eropa seperti Inggris dan Prancis—terutama dalam bidang 
teknologi dan ilmu pengetahuan—yang semakin mempercepat terjadinya 
perubahan makna dalam berbagai aspek kehidupan.21 Pengaruh lintas bahasa ini 
menunjukkan bahwa semantik Arab merupakan ranah yang sangat dinamis, 
karena perkembangan makna kata terjadi tidak hanya dari proses internal, tetapi 
juga dari interaksi budaya yang beragam. 

Dalam kajian semantik Arab mutakhir, para peneliti banyak memanfaatkan 
pendekatan kognitif untuk menjelaskan mekanisme perubahan makna, baik dalam 
bentuk perluasan maupun penyempitan. Pendekatan ini memandang makna 
sebagai konstruksi mental yang dibentuk oleh pengalaman manusia ketika 
berhubungan dengan dunia sekitarnya. Melalui teori prototipe, misalnya, 
perluasan makna dapat terjadi ketika konsep inti yang paling mewakili (prototype) 
meluas cakupannya hingga mencakup konsep-konsep lain di pinggiran. Contoh 
yang jelas terlihat pada kata markaz, yang prototipe-nya adalah “titik pusat”, 
kemudian berkembang menjadi “lembaga pendidikan”, “markas militer”, “pusat 
data”, dan berbagai makna lainnya. Sebaliknya, penyempitan makna dapat 
berlangsung ketika prototipe suatu konsep dibatasi menjadi lebih spesifik karena 
tuntutan ilmiah atau kebutuhan teknis.22 Pendekatan kognitif ini menegaskan 
bahwa perubahan makna tidak hanya merupakan fenomena kebahasaan, tetapi 
juga mencerminkan proses mental dan konseptual yang terjadi dalam pikiran 

 
21 J. al-Fārisī, al-Dakhīl wa ʿIlm al-Dalālah, Kairo: Dār al-Maʿrifah, 2012, hlm. 73–80. 
22 R. al-Ḥammād, al-Dalālah al-Maʿrifiyyah, Jeddah: Markaz al-Buḥūṡ al-Lughawiyyah, 2019, hlm. 
110–119 



 
 

 

44 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

penutur. Oleh sebab itu, semantik Arab kontemporer berupaya mengintegrasikan 
teori klasik dengan teori modern agar dapat memberikan gambaran yang lebih 
utuh mengenai dinamika makna dalam bahasa Arab. 

Salah satu dimensi yang cukup penting dalam studi semantik Arab ialah 
bagaimana pergeseran makna dapat terbentuk melalui pengaruh ajaran agama, 
terutama lewat teks-teks Al-Qur’an dan hadis. Dalam ranah ini, sebuah kosakata 
kerap mengalami perluasan maupun penyempitan karena makna baru yang 
ditawarkan oleh wahyu. Misalnya, istilah “īmān” yang secara asal bermakna 
“pembenaran”, dalam penggunaan Qur’ani berkembang mencakup aspek 
keyakinan, ketaatan, serta amal nyata. Sebaliknya, kata “ṣiyām” yang secara 
leksikal berarti “menahan diri”, dalam terminologi syariat dipersempit menjadi 
ibadah khusus pada bulan Ramadan dengan aturan tertentu. Transformasi makna 
melalui teks-teks keagamaan tersebut dipandang sebagai salah satu bentuk 
perubahan semantik yang paling konsisten, sebab pemakaiannya berada di bawah 
otoritas religius yang mapan. Para mufasir dan pakar ushul menegaskan bahwa 
perubahan makna dalam konteks agama bersifat normatif dan menjadi standar bagi 
kajian kebahasaan.23 Dengan demikian, keterkaitan antara semantik dan ilmu-ilmu 
keagamaan bersifat saling mendukung, dan menunjukkan bahwa pergeseran 
makna dapat muncul melalui internalisasi otoritas spiritual dalam bahasa. 

Perubahan makna juga dapat muncul melalui perkembangan estetika dalam 
kesusastraan Arab, baik pada syair Jahiliyah, prosa masa Abbasiyah, sampai karya-
karya novelis modern. Dalam dunia sastra, para pengarang kerap memilih kata 
tertentu untuk menimbulkan nuansa emosional, dan penggunaan semacam ini 
kemudian memengaruhi bagaimana kata tersebut dipakai dalam bahasa sehari-
hari. Misalnya, kata “ghaym” (awan), yang pada masa pra-Islam menjadi lambang 
kedermawanan karena hujan dipandang sebagai anugerah di wilayah gurun. 
Dengan perjalanan waktu, makna kata ini meluas sehingga juga menggambarkan 
“ketenangan”, “optimisme”, bahkan “kesedihan yang tertahan”. Para penyair besar 
seperti Imru’ al-Qays, al-Mutanabbī, dan al-Buhturī turut berperan penting dalam 
memperkokoh makna simbolis tersebut hingga melekat sebagai bagian dari nilai 
semantisnya. Fenomena ini memperlihatkan bahwa karya sastra bukan hanya 
sarana ekspresi atau hiburan, tetapi juga instrumen yang mendorong perubahan 
makna. Oleh karena itu, kajian semantik Arab tak dapat dipisahkan dari studi 
kesusastraan, sebab di dalamnya terdapat proses kreatif yang sangat memengaruhi 
evolusi makna. 

 
23 Y. al-Harashī, al-Dalālah al-Qur’āniyyah wa Awjuhuha, Riyadh: Dār al-Ma’ārif, 2015, hlm. 59–66. 



 
 

 

45 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

Faktor psikologis juga memainkan peran penting dalam terjadinya perubahan 
makna suatu kata. Para penutur bahasa kerap membangun asosiasi emosional 
tertentu terhadap kosakata yang mereka gunakan, sehingga maknanya kemudian 
berkembang mengikuti pengalaman kolektif masyarakat. Sebagai contoh, kata ḥarb 
yang secara leksikal berarti “perang”, dalam konteks modern sering digunakan 
secara metaforis untuk menggambarkan “persaingan politik”, “krisis ekonomi”, 
atau bahkan “perjuangan pribadi”. Pemakaian metaforis semacam ini 
menunjukkan kecenderungan manusia untuk memindahkan pengalaman 
emosional yang kuat ke dalam konsep-konsep abstrak lainnya. Dengan demikian, 
perluasan makna dapat dilihat sebagai hasil dari proses kognitif, di mana penutur 
memperluas penggunaan sebuah kata untuk mencakup pengalaman lain yang 
memiliki kedekatan emosional. Para ahli linguistik kognitif Arab kontemporer 
berpendapat bahwa emosi berperan sebagai salah satu pendorong utama dalam 
pembentukan jaringan makna (semantic network).24 Oleh sebab itu, perubahan 
makna suatu kata tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga mencerminkan 
representasi psikologis yang mendalam dalam kehidupan sosial penuturnya. 

Dalam era media dan komunikasi modern, perubahan makna berlangsung 
jauh lebih cepat dibandingkan masa-masa sebelumnya. Beberapa kosakata dapat 
mengalami perluasan makna hanya dalam waktu singkat—bahkan dalam hitungan 
bulan—karena penyebarannya yang sangat cepat melalui media sosial, televisi, dan 
internet. Misalnya, kata nashr yang dahulu bermakna “menyebarkan” sesuatu 
secara fisik atau lisan, kini berkembang menjadi istilah yang digunakan untuk 
“mengunggah konten”, “memublikasikan informasi digital”, atau 
“mendistribusikan data secara daring”. Perluasan makna yang dipacu oleh 
teknologi ini menggambarkan kebutuhan masyarakat modern untuk 
menyesuaikan bahasa dengan perubahan pola komunikasi. Para linguis Arab masa 
kini menegaskan bahwa media adalah faktor paling berpengaruh dalam 
mendorong perubahan makna pada era digital, karena ia menyebarkan makna baru 
secara luas dan cepat diterima oleh pengguna bahasa.25 Dengan demikian, 
perkembangan semantik Arab tidak bisa dilepaskan dari kemajuan teknologi 
informasi. 

Perubahan makna juga berkaitan erat dengan penggunaan eufemisme (al-
talṭīf) dan disfemisme (al-tafrīṭ). Dalam tradisi budaya Arab, banyak kata yang 
mengalami perluasan maupun penyempitan makna karena adanya kebutuhan 

 
24 T. al-Syāfi’ī, al-Nafs wa al-Dalālah, Beirut: Ma’had al-Lughah, 2018, hlm. 103–110.) 
25 A. al-Munajjid, al-Dalālah fī ‘Aṣr al-Raqmanah, Doha: Markaz al-Dirāsāt al-Lughawiyyah, 2020, 
hlm. 78–85. 



 
 

 

46 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

untuk melembutkan atau justru memperkeras suatu ungkapan. Sebagai contoh, 
kata tawaffā yang secara harfiah berarti “mengambil secara sempurna”, dipakai 
sebagai ungkapan halus untuk merujuk pada “kematian” dalam konteks sosial dan 
keagamaan. Sebaliknya, kata fāsiq yang dalam disiplin keagamaan memiliki makna 
khusus, mengalami perluasan sehingga digunakan secara lebih umum untuk 
menyebut seseorang yang dipandang buruk perilakunya dalam masyarakat 
kontemporer. Perubahan makna yang dipengaruhi oleh eufemisme dan disfemisme 
ini menunjukkan bahwa bahasa memiliki dimensi etis yang turut mengarahkan 
perkembangan makna.26 Para pakar pragmatik Arab modern menekankan bahwa 
strategi berbahasa semacam ini merupakan bagian penting dari proses perubahan 
makna karena berkaitan langsung dengan norma sosial dan nilai budaya yang 
dianut masyarakat. 

Dalam dunia akademik, analisis perubahan makna kerap dilakukan melalui 
pendekatan komparatif, yakni dengan membandingkan makna suatu kata pada 
berbagai fase perkembangan bahasa. Dengan menelaah teks-teks dari masa 
Jahiliyah, periode Qur’ani, era Abbasiyah, hingga zaman modern, para peneliti 
dapat mengidentifikasi pola-pola sistematis dalam proses perluasan maupun 
penyempitan makna. Contohnya, kata ḥikmah yang semula bermakna “ketepatan 
bertindak”, dalam tradisi filsafat berkembang menjadi “kebijaksanaan universal”, 
dan dalam tasawuf diperluas lagi menjadi “pengetahuan ketuhanan”. Pendekatan 
komparatif ini menunjukkan bahwa perubahan makna tidak muncul secara 
kebetulan, melainkan mengikuti perkembangan budaya dan dinamika pemikiran 
masyarakat Arab sepanjang sejarah.27 Para akademisi kontemporer menilai bahwa 
metode historis-komparatif merupakan salah satu teknik paling efektif dalam studi 
semantik karena mampu memberikan gambaran jangka panjang mengenai 
transformasi makna. 

Dalam kajian semantik Arab kontemporer, para peneliti memberi perhatian 
besar pada faktor situasional (al-siyāq al-mawqifī) sebagai salah satu pendorong 
utama terjadinya perubahan makna. Kondisi dan situasi tertentu dapat 
mempengaruhi cara penutur memaknai sebuah kata sehingga maknanya dapat 
meluas atau menyempit. Sebagai contoh, istilah qurbān yang pada awalnya merujuk 
pada “persembahan ritual”, kini dalam penggunaan modern sering dipahami 
sebagai bentuk “pengorbanan” dalam berbagai bidang kehidupan seperti 
pendidikan, pekerjaan, atau perjuangan sosial. Pergeseran ini muncul karena 
masyarakat memanfaatkan kata tersebut untuk mengekspresikan muatan 

 
26 S. al-ʿAbdallāh, al-Talṭīf wa al-Taḫshīn fī al-Lughah, Kuwait: Dār al-Funūn, 2016, hlm. 92–100. 
27 M. al-Suyūfī, Muqāranāt fī al-Dalālah al-Tārīkhiyyah, Tunis: Dār al-Nahḍah, 2017, hlm. 131–140. 



 
 

 

47 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

emosional yang dirasa setara dengan makna asalnya. Fenomena ini menunjukkan 
bahwa konteks sosial-linguistik memiliki peran besar dalam membentuk arah 
perubahan makna. Para ahli pragmatik Arab menekankan bahwa setiap kosakata 
memiliki potensi untuk mengalami perubahan makna tergantung pada konteks 
pemakaiannya dalam interaksi sosial.28 Oleh sebab itu, analisis terhadap perubahan 
makna harus disertai pemahaman mendalam tentang dinamika situasi komunikasi 
yang melingkupinya. 

Selain situasi pemakaian, perubahan makna juga dipengaruhi oleh tujuan 
komunikatif (al-gharaḍ al-balāghī) yang ingin dicapai penutur. Dalam tradisi retorika 
Arab terdapat konsep maqāṣid al-mutakallim, yaitu maksud atau tujuan pembicara 
ketika memilih suatu kata. Tujuan inilah yang sering mendorong terjadinya 
perluasan makna, sehingga sebuah kata dapat mencakup fungsi atau nuansa baru 
sesuai kebutuhan komunikatif. Sebagai contoh, kata fatḥ yang secara leksikal berarti 
“membuka”, dalam sejarah Islam digunakan untuk merujuk pada “kemenangan”, 
lalu dalam wacana modern mengalami perluasan makna menjadi “kemajuan” atau 
“inovasi”. Perkembangan ini menunjukkan bahwa maksud komunikatif mampu 
membawa kata dari makna literal ke makna simbolis atau idiomatis. Para ahli 
balāghah klasik seperti al-Sakkākī dan al-Qazwīnī menjelaskan fenomena ini 
sebagai bagian dari mekanisme retoris yang memberikan kelenturan pada bahasa. 
Dalam kajian modern, perluasan makna berbasis tujuan komunikatif dianggap 
sebagai strategi pragmatis yang mencerminkan kreativitas penutur.29 Dengan 
demikian, arah perubahan makna dapat dipahami sebagai hasil interaksi antara 
makna dasar dengan maksud komunikatif penuturnya. 

Salah satu tantangan utama dalam kajian semantik adalah menentukan kapan 
sebuah perubahan makna dapat dianggap menetap. Para linguis Arab menekankan 
bahwa konsistensi penggunaan (dawām al-istiʿmāl) menjadi indikator penting dalam 
menilai permanensi suatu makna. Jika makna baru terus digunakan oleh 
masyarakat bahasa dalam jangka waktu lama, maka makna tersebut dianggap telah 
mencapai stabilitas. Misalnya, kata ṣaḥāfah yang semula bermakna “kumpulan 
lembaran”, mengalami perluasan menjadi “jurnalisme” dan kini digunakan secara 
konsisten dalam ranah media modern. Stabilitas serupa terlihat pada istilah ṭibb, 
yang pada periode klasik mencakup berbagai bentuk keahlian fisik dan spiritual, 
namun pada era modern maknanya menyempit menjadi “ilmu kedokteran”. Proses 
stabilisasi ini menunjukkan bahwa perubahan makna tidak hanya dipengaruhi oleh 

 
28 K. al-Thālib, al-Siyāq wa Tashakkul al-Maʿnā, Riyadh: Dār al-Lisān, 2021, hlm. 88–96. 
29 H. al-Jundī, al-Gharaḍ al-Balāghī wa Ḥarakiyyat al-Maʿnā, Beirut: Dār al-Nadwah, 2014, hlm. 67–
75. 



 
 

 

48 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

faktor internal bahasa, tetapi juga dibentuk oleh kebiasaan kolektif yang kemudian 
menjadi norma linguistik.30 Para ahli semantik menegaskan bahwa tahapan 
stabilitas makna merupakan bagian penting dalam evolusi leksikal suatu kata. 

Dalam ranah pendidikan bahasa Arab, pemahaman tentang mekanisme 
perluasan dan penyempitan makna menjadi aspek krusial untuk meningkatkan 
kompetensi berbahasa para pelajar. Para pendidik dan pengembang kurikulum 
perlu mengetahui bagaimana sebuah kata dapat berubah maknanya akibat 
pengaruh faktor historis, sosial, dan budaya, sehingga materi pembelajaran dapat 
disusun secara tepat. Sebagai contoh, saat mengajarkan kosakata Qur’ani, guru 
perlu menjelaskan perbedaan antara makna leksikal suatu kata dan makna 
terminologis yang muncul melalui proses penyempitan. Begitu pula ketika 
mengenalkan kosakata kontemporer, peserta didik harus memahami bagaimana 
sejumlah istilah mengalami perluasan makna seiring masuknya konsep-konsep 
baru dari dunia ilmu pengetahuan dan teknologi. Tanpa pemahaman ini, siswa 
berpotensi keliru dalam menafsirkan makna serta penggunaannya dalam konteks 
yang berbeda.31 Oleh karena itu, literasi semantik menjadi unsur fundamental 
dalam pengajaran bahasa Arab di era modern. 

Secara umum, dinamika perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa 
Arab menunjukkan bahwa bahasa merupakan sistem hidup yang terus berevolusi 
seiring perubahan cara berpikir, budaya, agama, serta kemajuan teknologi dalam 
masyarakat. Perubahan makna bukan sekadar fenomena linguistik yang bersifat 
teknis, melainkan juga cerminan perkembangan intelektual dan sosial manusia. 
Kajian semantik Arab mengungkap bahwa makna kata tidak bersifat statis, tetapi 
senantiasa berubah sesuai interaksi penutur dengan lingkungan dan realitas 
historisnya. Baik proses perluasan maupun penyempitan makna memiliki 
kontribusi penting dalam membentuk khazanah kosakata Arab modern. Dengan 
memahami mekanisme ini, para peneliti dapat menelusuri perkembangan berbagai 
konsep dalam beragam bidang ilmu.32 Pada akhirnya, studi tentang perubahan 
makna tidak hanya memperkaya ilmu linguistik, tetapi juga memberikan wawasan 
mendalam tentang perjalanan budaya Arab sepanjang sejarah. 

Pada bagian ini penulis membahas pokok bahasan artikel yang meliputi hasil 
kajian pustaka, hasil penelitian dan analisisnya. Format penulisan mengikuti 

 
30 S. al-Bayyār, Istiqrār al-Dalālah, Kairo: Dār al-Fikr al-ʿArabī, 2018, hlm. 140–148 
31 R. al-Mutawakkil, Taʿlīm al-Dalālah wa Tanmiyat al-Maʿnā, Rabat: Maʿhad al-Lughah, 2013, hlm. 
55–63. 
32 M. al-Khudayr, Tatawwur al-Mafāhīm fī al-Lughah al-ʿArabiyyah, Jeddah: Dār al-Nadwah, 2020, 
hlm. 199–207. 



 
 

 

49 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

template ini. Bagian ini harus didukung dengan sumber rujukan yang relevan yang 
ditulis dalam catatan kaki dengan menggunakan model footnote. Jika ada kutipan 
berbahasa Arab menggunakan font Sakkal Majalla 16  dan harus diterjemahkan ke 
bahasa Indonesia. Jika terdapat teks Arab yang ditulis dengan huruf latin mengikuti 
kaidah penulisan transliterasi Arab Latin. Sub judul pembahasan bisa diganti 
dengan tema utama yang dibahas dalam sub judul tersebut. Sub judul bisa lebih 
dari satu tanpa numbering. 
 
CONCLUSION / ةصلاخلا  / KESIMPULAN 

Perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa Arab merupakan proses 
semantik yang terjadi karena pengaruh berbagai faktor seperti konteks sosial, 
budaya, sastra, tujuan komunikatif, situasi penggunaan, serta otoritas keagamaan. 
Kata-kata dalam bahasa Arab tidak bersifat statis, melainkan berkembang 
mengikuti dinamika pemikiran masyarakat, perubahan estetika sastra, 
pembentukan makna religius, dan kebutuhan komunikasi modern. Pengaruh teks 
sakral seperti Al-Qur’an dan hadis menghasilkan perubahan makna yang bersifat 
normatif dan stabil, sementara karya sastra serta perkembangan teknologi 
melahirkan makna-makna baru yang lebih fleksibel dan kreatif. Proses stabilisasi 
makna terjadi ketika suatu makna baru digunakan secara konsisten dalam jangka 
panjang oleh komunitas bahasa. Oleh karena itu, kajian semantik Arab tidak hanya 
mempelajari perubahan makna secara linguistik, tetapi juga memahami relasi 
antara bahasa, budaya, dan sejarah. Pemahaman ini penting untuk penelitian 
akademik maupun pengajaran bahasa Arab modern. 
 
REFERENCES / عجارملا  / DAFTAR PUSTAKA 
al-ʿAbdallāh, S. al-Talṭīf wa al-Taḫshīn fī al-Lughah. Kuwait: Dār al-Funūn, 2016. 
al-ʿAzab, S. al-Dalālah al-Muʿāṣirah. Rabat: Maʿhad al-Dirāsāt al-Lughawiyyah, 

2018. 
al-Badawī, F. al-Adab wa al-Dalālah. Beirut: Dār al-Fikr, 2014. 
al-Bayyār, S. Istiqrār al-Dalālah. Kairo: Dār al-Fikr al-ʿArabī, 2018. 
al-Fārisī, J. al-Dakhīl wa ʿIlm al-Dalālah. Kairo: Dār al-Maʿrifah, 2012. 
al-Hammād, R. al-Dalālah al-Maʿrifiyyah. Jeddah: Markaz al-Buḥūṡ al-

Lughawiyyah, 2019. 
al-Harashī, Y. al-Dalālah al-Qur’āniyyah wa Awjuhuha. Riyadh: Dār al-Ma’ārif, 

2015. 
al-Jubūrī, H. al-Maʿānī al-Fiqhiyyah wa Ḥudūd Taṣarrufihā. Damaskus: Dār al-

Bayān, 2011. 



 
 

 

50 ARABIA 
 

VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK  

al-Jundī, H. al-Gharaḍ al-Balāghī wa Ḥarakiyyat al-Maʿnā. Beirut: Dār al-Nadwah, 
2014. 

al-Khafājī, M. al-Taḍyīq al-Dalālī fī al-Muṣṭalaḥ al-ʿIlmī. Kairo: Dār al-Nahḍah, 2020. 
al-Khauli, M. Dirāsāt fī al-Dalālah al-ʿArabiyyah. Kairo: Dār al-ʿIlm, 2004. 
al-Maghribī, S. al-Lahajāt wa Atharuhā fī Tawsīʿ al-Maʿānī. Rabat: Dār al-Lughah, 

2017. 
al-Munajjid, A. al-Dalālah fī ‘Aṣr al-Raqmanah. Doha: Markaz al-Dirāsāt al-

Lughawiyyah, 2020. 
al-Mutawakkil, R. Taʿlīm al-Dalālah wa Tanmiyat al-Maʿnā. Rabat: Maʿhad al-

Lughah, 2013. 
al-Mursī, R. Tatawwur al-Maʿnā fī al-ʿArabiyyah al-Falsafiyyah. Baghdad: Dār al-

Funūn, 2007. 
al-Rayyis, L. al-Majāz wa Dawruhu fī Tawsīʿ al-Dalālah. Tunis: Markaz al-Lughah, 

2016. 
al-Samarra’ī, K. al-Mustalahāt al-Ḥadīthah wa ʿIlm al-Dalālah. Beirut: Dār al-

Lughah, 2019. 
al-Suyūfī, M. Muqāranāt fī al-Dalālah al-Tārīkhiyyah. Tunis: Dār al-Nahḍah, 2017. 
al-Syāmī, N. al-Balāghah wa Falsafat al-Maʿnā. Amman: Dār al-Tanwīr, 2013. 
al-Thālib, K. al-Siyāq wa Tashakkul al-Maʿnā. Riyadh: Dār al-Lisān, 2021. 
Ayyūb, ʿA. al-Dalālah wa Itijāhātuhā. Amman: Dār al-Fikr al-Muʿāṣir, 2012. 
al-Hashimī, A. Uṣūl al-Maʿānī wa Tatawwuruhā. Beirut: Markaz al-Buḥūṡ al-

Lisāniyyah, 2010. 
al-Zarkashī, B. al-Maʿānī wa Ẓawāhiruhā. Kairo: Dār al-Nahḍah, 2015. 


