Received: 30 — 11 — 2025.
Accepted: 27 — 12 — 2026.
Published: 31 — 01 — 2026.

Jurnal llmu Bahasa Arab

Analisis Semantik Tentang Perluasan dan Penyempitan Makna
dalam Bahasa Arab

Naila Afriani:, Zulfikar: Aril
UIN Mataram
Nailaafriani23@gmail.com, zulfikar24022003@gmail.com:, aril23@gmail.coms

Arabia (Vol 04) (No 01) 2026
DOI: -
e-ISSBN : 3024-9341
https:/ /jurnal.iaibafa.ac.id/index.php/ Arabia/

ABSTRAK

Penelitian ini membahas perubahan makna dalam bahasa Arab dengan fokus
pada dua proses utama, yaitu perluasan dan penyempitan makna. Latar
belakang penelitian berangkat dari karakter bahasa Arab yang dinamis dan
terus berkembang mengikuti perubahan sosial, budaya, agama, dan
perkembangan ilmu pengetahuan. Tujuan penelitian ini adalah
mendeskripsikan mekanisme, faktor penyebab, serta contoh konkret dari
kedua bentuk perubahan makna tersebut. Metode yang digunakan adalah
kajian pustaka dengan menelaah literatur klasik dan modern, termasuk
kamus, karya balaghah, teks keagamaan, dan studi linguistik kontemporer.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa perluasan makna banyak dipengaruhi
oleh penggunaan metaforis, kontak bahasa, perkembangan ilmu, teknologi,
serta kreativitas sastra. Sementara penyempitan makna muncul terutama
melalui spesialisasi istilah dalam bidang syariat, fikih, kedokteran, dan
disiplin akademik modern. Teks keagamaan serta variasi dialek juga terbukti
menjadi faktor signifikan dalam pembentukan makna baru. Kesimpulan
penelitian menegaskan bahwa perubahan makna merupakan proses alami
dalam perkembangan bahasa Arab dan mencerminkan dinamika pemikiran
serta budaya masyarakatnya. Pemahaman terhadap perluasan dan
penyempitan makna penting untuk kajian linguistik maupun pengajaran
bahasa Arab.

Kata Kunci: emantik Arab, perubahan makna, perluasan makna,
penyempitan makna.

ABSTRACT

This study examines semantic change in Arabic, focusing on meaning extension and meaning
narrowing. The research is based on the view that Arabic is a dynamic langunage shaped by
cultural, social, religions, and intellectual developments. The study aims to describe the
mechanisms, causal factors, and examples of these two major types of semantic change. A library
research method was employed by analyzing classical and modern sources, including lexicons,
rhetorical works, sacred texts, and contemporary linguistic studies. The findings show that
meaning extension is influenced by metaphorical usage, language contact, scientific progress,
technology, and literary creativity. Meanwbile, meaning narrowing occurs mainly through
terminological specialization in fields such as Islamic law, medicine, and modern academic
disciplines. Religious texts and dialectal variation also contribute significantly to shaping new
meanings. The study concludes that semantic change is a natural linguistic process reflecting the

ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

evolution of Arab society and thought. Understanding these processes is essential for linguistic
studies and Arabic langnage education.
Keywords: Arabic semantics, semantic change, meaning extension, meaning narrowing.

INTRODUCTION/ 4« / PENDAHULUAN

Bahasa merupakan entitas yang bersifat dinamis, senantiasa mengalami
proses pertumbuhan dan perkembangan. Dalam perjalanannya, bahasa dapat
mengalami berbagai bentuk perubahan bahkan berpotensi lenyap apabila tidak lagi
digunakan oleh komunitas penuturnya.! Bahasa memiliki fungsi yang sangat
kompleks dalam kehidupan manusia, baik pada tingkat individual maupun sosial.
Salah satu fungsi pokok bahasa adalah sebagai sarana komunikasi dan interaksi
sosial antarmanusia. Tanpa kehadiran bahasa, manusia akan mengalami kesulitan
dan keterbatasan dalam menjalin interaksi satu sama lain.?

Bahasa Arab termasuk dalam rumpun bahasa Semit dan memiliki sejarah
yang panjang serta peran penting dalam peradaban Islam. Sebagai bahasa Al-
Qur’an, bahasa Arab tidak hanya digunakan untuk berkomunikasi, tetapi juga
menjadi sarana penyebaran ilmu, hukum, budaya, dan ajaran agama.
Keistimewaan bahasa Arab terlihat pada bentuk kata dan maknanya yang kaya dan
lentur, sehingga satu kata dapat memiliki beberapa makna bergantung pada
konteks dan perkembangan zaman .3

IlImu yang secara khusus mengkaji perubahan makna disebut semantik.
Dalam aktivitas berbahasa, kemampuan seseorang dalam memahami dan
mengungkapkan makna melalui kalimat akan menunjukkan tingkat kompleksitas
kompetensi berbahasanya. Karena itu, mahasiswa bahasa perlu mempelajari
semantik sebagai bidang yang menunjang penguasaan kemampuan berbahasa.
Kajian semantik memiliki peran penting dalam proses pemerolehan dan
pembelajaran bahasa. Sejak awal pemerolehan bahasa, aspek makna mulai
dipahami dan terus berkembang sejalan dengan perolehan aspek kebahasaan
lainnya. Secara terminologis, semantik dipahami sebagai “suatu sistem dan
penelitian mengenai makna dan arti dalam suatu bahasa atau dalam bahasa secara

1 Adi Iwan Hermawan et al.,, “Analisis Perluasan Makna Bahasa Komunitas Sepak Bola: Kajian
Semantik,” 2022.

2 Ummi Aisyah Siregar, Nadya Silvi, and Wahyuni Hasibuan, “MANUSIA,” n.d., 95-104.

3 Ami Suparmi, “Kajian Makna Dan Perubaan Makna Bahasa Arab Dalam Penguatan Kompetensi
Linguistik Bahasa Arab” 2, no. 1 (2025): 32-41.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

umum.” Verhaar juga mendefinisikan semantik sebagai “teori tentang makna” atau
“teori mengenai arti.”*

Beberapa penelitian sebelumnya telah membahas perubahan makna dalam
bahasa Arab secara umum, seperti kajian perkembangan leksikal, perubahan
makna dalam Al-Qur’an, dan makna kata dalam bahasa Arab modern. Namun,
sedikit peneliti yang secara khusus berfokus pada proses perluasan dan penyempitan
makna sebagai dua bentuk perubahan makna yang sering terjadi dalam
perkembangan bahasa Arab. Ada penelitian terbatas yang membahas perubahan
makna secara luas, tetapi kajian yang secara langsung menguraikan mekanisme,
faktor penyebab, serta contoh konkret dari proses perluasan dan penyempitan
makna masih sangat terbatas. Oleh karena itu, penelitian ini bermaksud mengisi
kekosongan tersebut. Tujuan penelitian ini adalah menganalisis bentuk, penyebab,
dan contoh empiris dari proses perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa
Arab guna memberikan pemahaman yang lebih komprehensif mengenai dinamika
semantik dalam bahasa tersebut.

METHODS / &) g¢ia / METODE

Penelitian ini menggunakan metode kajian pustaka atau studi literatur.
Sumber data dalam penelitian ini terdiri atas literatur primer dan sekunder, seperti
buku-buku akademik, artikel jurnal ilmiah, hasil penelitian terdahulu, serta
dokumen ilmiah lainnya yang berhubungan dengan teori makna, semantik Arab,
linguistik kognitif, dan pendekatan struktural maupun referensial dalam studi
linguistik. Literatur yang digunakan dipilih secara purposif berdasarkan
relevansinya terhadap fokus kajian. >

Menurut Pohan, penyusunan kajian pustaka bertujuan untuk menghimpun
data dan informasi ilmiah berupa teori, metode, ataupun pendekatan yang telah
berkembang dan terdokumentasikan dalam bentuk buku, jurnal, naskah, catatan,
rekaman sejarah, serta dokumen lain yang tersedia di perpustakaan.

Selain itu, Sugiyono menjelaskan bahwa studi kepustakaan merupakan
tahapan penting setelah peneliti menentukan topik penelitiannya. Pada tahap ini,
peneliti menelaah teori dan referensi yang relevan dengan fokus penelitian. Dalam
kajian mengenai bahasa sebagai alat komunikasi, penelitian bertujuan
mendeskripsikan berbagai aspek yang berkaitan dengan fungsi bahasa dalam

4 Alin Hidayati and Alista Ajeng, “Perubahan Makna Kata Serapan Bahasa Arab Dalam Bahasa
Indonesia ( Kajian Ilmu Semantik )” 1, no. 1 (2023): 6-11.

5 Bahasa Arab and Fakultas Tarbiyah, “Teori-Teori Makna Dalam Ilmu Al- Dilalah : Kajian Semantik
Bahasa Arab” 2, no. 2 (2025): 65-74.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

komunikasi, termasuk alasan manusia berkomunikasi serta bentuk bahasa yang
digunakan dalam interaksi sehari-hari.

RESULTS AND DISCUSSION / &adll mitii / HASIL DAN PEMBAHASAN

Perubahan makna dalam kajian semantik kerap terjadi seiring dengan
dinamika sosial, seperti perpindahan penduduk, perkembangan teknologi dan
ilmu pengetahuan, pergerakan ekonomi, arus budaya global, konflik atau
peperangan, kondisi geopolitik, tradisi lokal, adat istiadat, dan faktor-faktor
lainnya. Secara umum, perubahan makna dapat diklasifikasikan ke dalam enam
jenis, yaitu generalisasi, spesialisasi, ameliorasi, peyorasi, sinestesia, dan asosiasi.

Makna selalu hadir dalam setiap tuturan manusia dan merupakan unsur yang
tidak dapat dipisahkan dari kajian semantik. Untuk memahami apa yang dimaksud
dengan makna atau arti, kita perlu meninjau kembali teori yang dikemukakan oleh
Ferdinand de Saussure, tokoh utama linguistik modern, khususnya mengenai
konsep tanda linguistik (signe linguistique). Terdapat dua faktor utama yang
memengaruhi perubahan makna suatu kata atau tuturan, yaitu faktor kebahasaan
(linguistik) dan faktor sosial. Faktor kebahasaan merujuk pada hal-hal yang berasal
dari dalam bahasa itu sendiri atau yang berhubungan langsung dengan kata
maupun tuturan tersebut. Adapun faktor sosial berkaitan dengan para penuturnya,
seperti perkembangan sosial budaya, adat istiadat, tradisi, kondisi psikologis, dan
sebagainya. Berbagai faktor tersebut dapat memicu terjadinya perubahan makna,
baik dalam bentuk perluasan maupun penyempitan.”

IImu semantik Arab (‘ilm al-dalalah) memiliki kedudukan penting dalam
kajian linguistik karena berkaitan langsung dengan proses pembentukan,
perubahan, dan perkembangan makna dalam kosa kata bahasa Arab. Salah satu
aspek utama dalam semantik adalah perubahan makna (taghayyur al-ma‘na), yang
mencakup dua bentuk utama, yaitu perluasan makna (tawsi’ al-ma‘na) dan
penyempitan makna (tadyiq al-ma‘na). Kedua bentuk perubahan tersebut tidak
terjadi secara spontan, melainkan merupakan hasil interaksi berbagai unsur
budaya, sosial, religius, serta dinamika peradaban Arab sejak masa Jahiliyah hingga
modern. Para tokoh seperti al-Farra” dan Ibn Faris telah memberikan landasan awal
pentingnya kajian perubahan makna, walaupun istilah “semantik” sendiri baru

6 Pentingnya Pola et al., “Jurnal Dunia Pendidikan,” 2023, 145-54.

7 Ahmad Sirfi Fatoni, “Lahjah Arabiyah ILMU SEMANTIK Lahjah Arabiyah ' I = e a3 il
G708 Jihg ) Slasli Sla i Dliag glald i | el DL "0 e 5 Y il Ghleli Ses Y i sy Sila gy Yadll f5 cuy
S5 el el ) aiE O aal el S a) (sDads 3 Ve s Y Chans Guaa gual 1l 5 G Mes el U 3 L

2 7gSaky A el DA 8 7ai 53 1 g se (SI3, o, 1(2021): 8-18.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

dikenal secara formal dalam linguistik Arab kontemporer. Pembahasan mengenai
perluasan dan penyempitan makna menunjukkan bahwa sebuah kata dapat
bergeser dari makna asalnya (al-ma‘na al-asli) menuju makna baru (al-ma‘na al-
hadis), baik menjadi lebih luas maupun lebih khusus tergantung konteks
penggunaannya. Dalam banyak keadaan, perubahan makna tidak hanya dipicu
oleh faktor internal bahasa, tetapi juga oleh kebutuhan komunikasi masyarakat
Arab.8 Hal ini menegaskan bahwa bahasa merupakan entitas hidup yang terus
mengalami perkembangan seiring perubahan para penuturnya.

Perluasan makna (tawsi‘) merupakan proses ketika sebuah kata yang awalnya
memiliki arti tertentu kemudian mengalami penambahan cakupan sehingga
maknanya menjadi lebih luas, lebih umum, atau dapat diterapkan pada berbagai
konteks baru. Dalam tradisi linguistik Arab, fenomena ini umumnya muncul
melalui mekanisme metaforis (majaz), pengaruh budaya, perubahan peran sosial
suatu konsep, serta perkembangan ilmu pengetahuan. Contoh yang sering disebut
adalah kata al-kitab, yang pada mulanya bermakna “tulisan”, lalu berkembang
menjadi “buku”, “dokumen resmi”, hingga merujuk kepada “wahyu Allah” dalam
konteks Al-Qur’an. Pergeseran ini memperlihatkan dinamika makna yang terus
bergerak mengikuti perubahan fungsi kata dalam masyarakat. Para pakar balaghah
seperti al-Jurjani menjelaskan bahwa hubungan antara makna asal dan makna baru
biasanya muncul karena adanya kesamaan makna (tashabuh) atau relasi sebab-
akibat (musabbabiyyah). Perluasan makna menegaskan bahwa bahasa Arab
bersifat dinamis dan mampu menyesuaikan diri dengan perubahan zaman. Jejak
proses ini dapat ditemukan baik dalam kamus-kamus klasik seperti Lisan al- ‘Arab
maupun kamus modern yang mencatat banyak kosakata baru dari perkembangan
kontemporer.®

Sebaliknya, penyempitan makna (tadyiq) merupakan proses ketika sebuah
kata yang semula memiliki arti luas kemudian mengalami pembatasan sehingga
maknanya menjadi lebih spesifik. Perubahan ini umumnya dipicu oleh spesialisasi
istilah dalam bidang-bidang tertentu seperti fikih, kedokteran, teknologi, atau
disiplin keilmuan lainnya. Contohnya adalah kata salah yang secara etimologis
bermakna “doa”, namun dalam konteks syariat berubah menjadi istilah khusus
yang merujuk pada bentuk ibadah tertentu dengan rukun dan ketentuan tertentu.
Fenomena serupa terlihat pada kata nafs, yang secara umum berarti “diri” atau
“jiwa”, tetapi dalam penggunaan tertentu dipakai secara khusus untuk

8 M. al-Khauli, Dirasat fi al-Dalalah al-* Arabiyyah, Kairo: Dar al-‘Ilm, 2004, hlm. 11-13
9 A. al-Hashimi, Ustal al-Ma‘ani wa Tatawwuruha, Beirut: Markaz al-Buhi$ al-Lisaniyyah, 2010, hIm.

55-59.
ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

menggambarkan aspek-aspek psikologis. Penyempitan makna sering terjadi ketika
suatu kata terus-menerus dipakai dalam konteks yang terbatas sehingga makna
umumnya tidak lagi menonjol.!'® Linguis Arab modern seperti ‘Abd al-Rahman
Ayyub menyatakan bahwa proses penyempitan makna merupakan konsekuensi
alamiah dari kebutuhan masyarakat untuk memiliki istilah teknis yang dapat
membedakan konsep umum dari konsep yang lebih terkhusus. Dengan demikian,
tadyiq al-ma‘na mencerminkan proses spesialisasi bahasa yang berjalan seiring
dengan kemajuan peradaban.

Dalam perjalanan sejarah bahasa Arab, proses perluasan dan penyempitan
makna kerap berlangsung secara bersamaan. Contoh yang sering dijumpai adalah
kata ilm. Secara umum kata ini bermakna “pengetahuan”, tetapi dalam dunia
akademik modern maknanya dapat menyempit menjadi istilah teknis seperti “ilmu
eksperimental”, “ilmu sosial”, atau “ilmu keagamaan”. Di sisi lain, ‘ilm juga
mengalami perluasan makna ketika digunakan secara metaforis, misalnya untuk
menyebut pengalaman hidup yang tidak termasuk kategori pengetahuan formal.
Dinamika antara dua proses ini mengisyaratkan bahwa makna suatu kata tidak
bersifat tetap, melainkan bergantung pada konteks sosial yang mempengaruhi
penggunaannya. Al-Zarkashi dalam pembahasan mengenai wulum al-lughah
menjelaskan bahwa perubahan makna merupakan karakter alami dari bahasa yang
hidup, dan fenomena tersebut dapat dilacak baik dalam perkembangan makna
kata-kata Qur’ani maupun ragam bahasa Arab kontemporer.!! Oleh karena itu,
memahami hubungan timbal balik antara perluasan dan penyempitan makna
merupakan aspek penting dalam studi semantik Arab.

Kajian mengenai perubahan makna turut diperkaya dengan berbagai teori
yang dikembangkan oleh para linguis struktural dan pascastruktural dalam tradisi
Barat, yang kemudian diadaptasi serta disesuaikan oleh para peneliti Arab. Konsep-
konsep seperti konteks situasional (al-siyaq al-maqali), konteks budaya (al-siyaq al-
thaqafi), serta hubungan sintagmatik dan paradigmatik menjadi landasan untuk
memahami bagaimana proses perluasan dan penyempitan makna dapat terjadi
secara teratur. Para akademisi Arab masa kini memadukan gagasan modern
tersebut dengan khazanah balaghah klasik, sehingga lahirlah pendekatan yang
lebih komprehensif dalam menelaah dinamika makna. Melalui perspektif integratif
ini, perubahan makna dapat dikaji tidak hanya dari sisi linguistik, tetapi juga
melalui sudut pandang sosial, historis, dan kognitif.'> Dengan demikian,

10 A. Ayyub, al-Dalalah wa Itijahatuha, Amman: Dar al-Fikr al-Mu ‘asir, 2012, hlm. 101-105.
11 B, al-Zarkashi, al-Ma‘ani wa Zawahiruha, Kairo: Dar al-Nahdah, 2015, hIm. 76-82.
125, al-*Azab, al-Dalalah al-Mu ‘asirah, Rabat: Ma‘had al-Dirasat al-Lughawiyyah, 2018, hlm. 33-40.

ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

pembahasan tentang perluasan dan penyempitan makna tidak lagi sekadar
deskripsi fenomena bahasa, melainkan juga mencakup analisis yang lebih
mendalam dan kritis.

Perluasan makna dalam bahasa Arab sangat dipengaruhi oleh perkembangan
peradaban Islam, terutama ketika bahasa Arab berfungsi sebagai bahasa ilmu
pengetahuan pada masa Abbasiyah. Pada periode ini, banyak istilah dari bahasa
Yunani, Persia, dan Suryani diserap ke dalam bahasa Arab, kemudian mengalami
penyesuaian makna sesuai kebutuhan ilmiah masyarakat Arab-Islam. Proses
tersebut tidak hanya menambah kosakata baru, tetapi juga mendorong kata-kata
Arab asli untuk mengembangkan makna baru guna mewadahi konsep-konsep
ilmiah yang sebelumnya belum dikenal. Contohnya adalah kata jawhar, yang pada
mulanya berarti “sesuatu yang bernilai”, namun setelah digunakan untuk
menerjemahkan istilah Yunani odoia (ousia), maknanya bergeser menjadi konsep
metafisik “substansi”. Perluasan seperti ini menunjukkan adanya peran besar
faktor intelektual dalam pembentukan makna dalam bahasa Arab. Para pemikir
seperti al-Kindi dan al-Farabi bahkan melakukan standarisasi makna secara sadar
demi kepentingan filsafat, sehingga memperluas penggunaan istilah tertentu.
Fenomena perluasan makna pada era intelektual tersebut menggambarkan
kemampuan bahasa Arab untuk menyesuaikan diri dengan perkembangan
pengetahuan dan cara pandang masyarakatnya.

Di sisi lain, penyempitan makna juga sangat terkait dengan perkembangan
ilmu-ilmu syariat, yang memiliki kecenderungan kuat untuk melakukan
spesialisasi istilah. Dalam disiplin fikih, misalnya, banyak kosakata Arab yang
maknanya menjadi lebih terbatas karena adanya kebutuhan untuk merumuskan
konsep hukum secara jelas dan terperinci. Kata zakah yang secara bahasa bermakna
“penyucian” atau “pertumbuhan”, mengalami pembatasan makna sehingga
merujuk secara khusus pada “ibadah finansial tertentu yang wajib bagi Muslim
dengan ketentuan-ketentuan tertentu”. Perubahan ini muncul karena para fuqaha
memerlukan istilah teknis yang dapat membedakan antara makna leksikal dengan
makna syar‘i. Contoh lain terlihat pada kata hadd yang awalnya berarti “batas”,
namun kemudian dipersempit maknanya menjadi “jenis hukuman tertentu dalam
sistem hukum pidana Islam”. Para ulama ushul fikih menjelaskan bahwa
penyempitan makna semacam ini merupakan bagian dari faqyid Ilughawi
(pembatasan linguistik) yang dibutuhkan demi menjaga ketepatan dan konsistensi

13 R. al-Mursi, Tatawwur al-Ma'na fi al-* Arabiyyah al-Falsafiyyah, Baghdad: Dar al-Funan, 2007,

hlm. 22-27.
ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

dalam hukum.* Dengan demikian, penyempitan makna dalam bahasa Arab
merupakan konsekuensi alami dari proses spesialisasi keilmuan, bukan suatu
penyimpangan.

Perubahan makna juga sangat dipengaruhi oleh dinamika budaya dan
kehidupan sosial masyarakat Arab. Dalam ranah ini, perluasan makna kerap
muncul melalui mekanisme metaforis, yaitu ketika sebuah kata digunakan untuk
menggambarkan konsep abstrak berdasarkan hubungan asosiasi makna. Sebagai
contoh, kata galb yang secara harfiah berarti “jantung”, kemudian mengalami
perluasan sehingga mencakup makna “pusat perasaan”, “pusat intuisi”, bahkan
“hakikat manusia” dalam tradisi tasawuf. Penggunaan metaforis tersebut yang
berulang dalam karya sastra maupun teks keagamaan menjadikan makna
kiasannya melebur ke dalam makna kata yang sesungguhnya. Kekayaan budaya
Arab yang penuh dengan ungkapan simbolik dan figuratif turut menjadikan jenis
perluasan makna ini sangat lazim ditemukan. Selain itu, pola perluasan berbasis
metafora ini juga menggambarkan cara pandang masyarakat Arab yang sering
menghubungkan fenomena fisik dengan nilai-nilai spiritual.’® Para linguis Arab
modern menilai bahwa metafora merupakan salah satu faktor paling signifikan
dalam perubahan makna, karena memungkinkan suatu konsep sederhana
berkembang menjadi konsep yang lebih kompleks tanpa memerlukan
pembentukan kosakata baru.

Pada era kontemporer, proses perluasan makna berlangsung dengan sangat
cepat, terutama dipacu oleh kemajuan teknologi dan media komunikasi. Banyak
kata dalam bahasa Arab mengalami pengembangan makna untuk menyesuaikan
diri dengan istilah-istilah teknologi modern yang berasal dari dunia Barat. Sebagai
contoh, kata shabakah yang semula merujuk pada “jaringan fisik” seperti jaring ikan,
kini digunakan untuk menggambarkan “jaringan komputer”, “jejaring sosial”,
bahkan “internet”. Demikian pula kata ramz, yang sebelumnya diartikan sebagai
“simbol”, kini meluas maknanya menjadi “kode digital”, “kata sandi”, dan “proses
enkripsi”. Perubahan ini menunjukkan kemampuan bahasa Arab untuk
beradaptasi terhadap tuntutan zaman modern. Meski demikian, para pakar bahasa
menekankan bahwa perluasan makna harus dilakukan secara hati-hati agar tidak

14 H. al-Jubtri, al-Maani al-Fighiyyah wa Hudud Tasarrufiha, Damaskus: Dar al-Bayan, 2011, him.
64-71.

15 L. al-Rayyis, al-Majaz wa Dawruhu fi Tawsi" al-Dalalah, Tunis: Markaz al-Lughah, 2016, him. 48—
54.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

menimbulkan ketidakjelasan baru dalam penggunaannya.'® Dengan kata lain,
meskipun perluasan makna merupakan bagian dari perkembangan alami bahasa,
proses tersebut tetap membutuhkan pengaturan terminologis yang jelas pada masa
kini.

Sebaliknya, dalam konteks modern, penyempitan makna kerap muncul akibat
meningkatnya spesialisasi ilmu dan berkembangnya disiplin akademik yang
semakin terperinci. Di bidang kedokteran, misalnya, kata ildj yang pada mulanya
digunakan untuk menyebut segala bentuk “pengobatan”, kini mengalami
pembatasan makna sehingga digunakan secara teknis untuk merujuk pada
tindakan seperti “terapi obat”, “terapi radiasi”, atau jenis prosedur medis tertentu.
Perubahan ini terjadi karena dunia medis membutuhkan istilah yang lebih presisi.
Fenomena serupa terlihat pada istilah linguistik sawt, yang sebelumnya sekadar
berarti “suara”, kemudian dipersempit menjadi istilah teknis dalam fonologi yang
mengacu pada unit bunyi tertentu. Kajian linguistik modern menuntut ketelitian
terminologis yang tinggi, sehingga penyempitan makna menjadi bagian penting
dalam pembentukan istilah ilmiah.”” Dengan demikian, fenomena penyempitan
makna tidak hanya ditemukan dalam khazanah klasik, tetapi juga merupakan
unsur yang tidak terpisahkan dari perkembangan ilmu pengetahuan kontemporer
dalam bahasa Arab.

Salah satu faktor utama yang memengaruhi perubahan makna adalah konteks
sosial (al-siyag al-ijtima7), sebab masyarakatlah yang menentukan bagaimana
sebuah kata dipakai dalam praktik berbahasa sehari-hari. Bahasa Arab, yang
digunakan di berbagai kawasan mulai dari Jazirah Arab, Afrika Utara, hingga Asia
Barat, memiliki rentang penggunaan yang sangat beragam. Keragaman ini
melahirkan sejumlah dialek seperti “Ammiyyah Mesir, Syam, Teluk, Maghribi, dan
lainnya, yang turut mempercepat terjadinya proses perluasan maupun
penyempitan makna. Sebagai contoh, kata matir yang secara baku berarti
“bandara”, di sebagian wilayah Maghribi justru dipakai untuk merujuk pada
“lapangan terbuka” atau “area parkir besar”. Variasi semacam ini memperlihatkan
bahwa perubahan makna tidak hanya dipicu oleh faktor sejarah atau
perkembangan ilmiah, tetapi juga dipengaruhi oleh kondisi sosial masyarakat
pengguna bahasa tersebut. Pergeseran makna yang terjadi melalui dialek sering kali
tidak tercatat dalam kamus-kamus klasik, sehingga para ahli bahasa kontemporer

16 K. al-Samarra’i, al-Mustalahat al-Hadithah wa ‘[Im al-Dalalah, Beirut: Dar al-Lughah, 2019, him.
90-98.
17 M. al-Khafaji, al-Tadyiq al-Dalali fi al-Mustalah al-‘Ilmi, Kairo: Dar al-Nahdah, 2020, hlm. 121-129

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

perlu melakukan penelitian lapangan untuk mengidentifikasi perubahan tersebut.8
Fenomena ini memperkaya studi semantik Arab karena menunjukkan fleksibilitas
bahasa dalam menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial yang beragam.

Perluasan makna juga dapat muncul melalui perkembangan estetika dalam
sastra Arab, mulai dari syair Jahiliyah, prosa era Abbasiyah, hingga novel-novel
modern. Dalam karya sastra, para penulis kerap memilih kata tertentu untuk
membangun efek emosional tertentu, dan penggunaan yang repetitif ini akhirnya
turut memengaruhi pemakaian kata tersebut dalam bahasa sehari-hari. Misalnya,
kata ghaym (awan) yang pada mulanya hanya bermakna awan secara fisik, dalam
puisi pra-Islam digunakan sebagai lambang kemurahan hati karena hujan
dipandang sebagai anugerah di wilayah padang pasir. Seiring perkembangan
zaman, makna kata ini meluas menjadi simbol “ketenangan”, “harapan”, bahkan
“kesedihan yang tertunda”. Karya para penyair besar seperti Imru’ al-Qays, al-
Mutanabbi, dan al-Buhturi menjadi faktor penting yang memperkokoh makna
simbolis tersebut. Fenomena ini menunjukkan bahwa produk estetika tidak hanya
berfungsi sebagai sarana ekspresi atau hiburan, tetapi juga sebagai penggerak
perubahan makna.’® Oleh sebab itu, kajian semantik Arab tidak dapat dipisahkan
dari analisis teks sastra, karena di dalamnya terdapat proses kreatif yang sangat
berpengaruh terhadap perkembangan makna.

Dalam bidang retorika Arab (balaghah), perubahan makna juga berkaitan
dengan konsep tasniyah al-dalalah, yakni kemampuan satu kata untuk memikul
lebih dari satu makna secara bersamaan. Contohnya adalah kata ‘ayn, yang dapat

/i /i /i

mengacu pada “mata”, “mata air”, “esensi atau inti”, “emas murni”, bahkan “mata-
mata”. Keragaman makna ini pada mulanya dipahami sebagai polisemi yang
bersifat alami, namun dalam perspektif semantik modern dipandang sebagai
dampak dari perluasan makna yang lahir dari hubungan metaforis dan asosiasi
konseptual. Ketika sebuah kata digunakan berulang dalam beragam konteks
figuratif, makna-makna baru tersebut akhirnya tersimpan dalam “kamus mental”
para penutur. Tokoh-tokoh seperti Ibn Jinni dan al-Jurjani telah membahas
fenomena ini dalam karya mereka, menegaskan bahwa makna tidak dapat
dipisahkan dari konteks penggunaannya. Oleh karena itu, kajian mengenai
perluasan makna membutuhkan pendekatan multidisipliner yang mencakup

linguistik, balaghah, psikologi kognitif, serta semiotika.?? Konsep tasniyah al-dalalah

18 S, al-Maghribi, al-Lahajat wa Atharuha fi Tawsi' al-Ma‘ani, Rabat: Dar al-Lughah, 2017, hlm. 45—
51.

19 F. al-Badawi, al-Adab wa al-Dalalah, Beirut: Dar al-Fikr, 2014, hlm. 87-95.

20 N. al-Syami, al-Balaghah wa Falsafat al-Ma‘na, Amman: Dar al-Tanwir, 2013, hlm. 134-142.

ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

sekaligus menunjukkan betapa kayanya potensi semantik bahasa Arab, sehingga
satu bentuk kata mampu mengakomodasi berbagai makna tanpa kehilangan
identitas leksikalnya.

Selain dipengaruhi faktor internal, perubahan makna juga dapat muncul
akibat kontak bahasa (al-idtirab al-lughawi) antara bahasa Arab dan bahasa-bahasa
lain. Sepanjang sejarah Islam, bahasa Arab berinteraksi dengan bahasa Persia,
Turki, Berber, hingga berbagai bahasa di kawasan Afrika. Interaksi ini
memunculkan sejumlah kata serapan (dakhil) yang kemudian mengalami
perubahan makna di dalam bahasa Arab. Salah satu contohnya adalah kata diwan,
yang berasal dari bahasa Persia devan, yang pada mulanya berarti “catatan pajak”,
lalu berkembang menjadi “kantor administrasi”, “antologi puisi”, bahkan “sofa
atau tempat duduk di ruang tamu”. Perluasan makna tersebut terjadi karena istilah
tersebut menyesuaikan diri dengan kebutuhan sosial dan sistem budaya
masyarakat Arab. Selain itu, bahasa Arab modern juga banyak mengadopsi istilah
dari bahasa-bahasa Eropa seperti Inggris dan Prancis—terutama dalam bidang
teknologi dan ilmu pengetahuan—yang semakin mempercepat terjadinya
perubahan makna dalam berbagai aspek kehidupan.?! Pengaruh lintas bahasa ini
menunjukkan bahwa semantik Arab merupakan ranah yang sangat dinamis,
karena perkembangan makna kata terjadi tidak hanya dari proses internal, tetapi
juga dari interaksi budaya yang beragam.

Dalam kajian semantik Arab mutakhir, para peneliti banyak memanfaatkan
pendekatan kognitif untuk menjelaskan mekanisme perubahan makna, baik dalam
bentuk perluasan maupun penyempitan. Pendekatan ini memandang makna
sebagai konstruksi mental yang dibentuk oleh pengalaman manusia ketika
berhubungan dengan dunia sekitarnya. Melalui teori prototipe, misalnya,
perluasan makna dapat terjadi ketika konsep inti yang paling mewakili (prototype)
meluas cakupannya hingga mencakup konsep-konsep lain di pinggiran. Contoh
yang jelas terlihat pada kata markaz, yang prototipe-nya adalah “titik pusat”,
kemudian berkembang menjadi “lembaga pendidikan”, “markas militer”, “pusat
data”, dan berbagai makna lainnya. Sebaliknya, penyempitan makna dapat
berlangsung ketika prototipe suatu konsep dibatasi menjadi lebih spesifik karena
tuntutan ilmiah atau kebutuhan teknis.?? Pendekatan kognitif ini menegaskan
bahwa perubahan makna tidak hanya merupakan fenomena kebahasaan, tetapi
juga mencerminkan proses mental dan konseptual yang terjadi dalam pikiran

217, al-Farisi, al-Dakhil wa ‘Ilm al-Dalalah, Kairo: Dar al-Ma ‘rifah, 2012, hIm. 73-80.
22 R. al-Hammad, al-Dalalah al-Ma ‘rifiyyah, Jeddah: Markaz al-Buhas al-Lughawiyyah, 2019, him.

110-119
ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

penutur. Oleh sebab itu, semantik Arab kontemporer berupaya mengintegrasikan
teori klasik dengan teori modern agar dapat memberikan gambaran yang lebih
utuh mengenai dinamika makna dalam bahasa Arab.

Salah satu dimensi yang cukup penting dalam studi semantik Arab ialah
bagaimana pergeseran makna dapat terbentuk melalui pengaruh ajaran agama,
terutama lewat teks-teks Al-Qur’an dan hadis. Dalam ranah ini, sebuah kosakata
kerap mengalami perluasan maupun penyempitan karena makna baru yang
ditawarkan oleh wahyu. Misalnya, istilah “iman” yang secara asal bermakna
“pembenaran”, dalam penggunaan Qur'ani berkembang mencakup aspek
keyakinan, ketaatan, serta amal nyata. Sebaliknya, kata “siyam” yang secara
leksikal berarti “menahan diri”, dalam terminologi syariat dipersempit menjadi
ibadah khusus pada bulan Ramadan dengan aturan tertentu. Transformasi makna
melalui teks-teks keagamaan tersebut dipandang sebagai salah satu bentuk
perubahan semantik yang paling konsisten, sebab pemakaiannya berada di bawah
otoritas religius yang mapan. Para mufasir dan pakar ushul menegaskan bahwa
perubahan makna dalam konteks agama bersifat normatif dan menjadi standar bagi
kajian kebahasaan.?® Dengan demikian, keterkaitan antara semantik dan ilmu-ilmu
keagamaan bersifat saling mendukung, dan menunjukkan bahwa pergeseran
makna dapat muncul melalui internalisasi otoritas spiritual dalam bahasa.

Perubahan makna juga dapat muncul melalui perkembangan estetika dalam
kesusastraan Arab, baik pada syair Jahiliyah, prosa masa Abbasiyah, sampai karya-
karya novelis modern. Dalam dunia sastra, para pengarang kerap memilih kata
tertentu untuk menimbulkan nuansa emosional, dan penggunaan semacam ini
kemudian memengaruhi bagaimana kata tersebut dipakai dalam bahasa sehari-
hari. Misalnya, kata “ghaym” (awan), yang pada masa pra-Islam menjadi lambang
kedermawanan karena hujan dipandang sebagai anugerah di wilayah gurun.
Dengan perjalanan waktu, makna kata ini meluas sehingga juga menggambarkan
“ketenangan”, “optimisme”, bahkan “kesedihan yang tertahan”. Para penyair besar
seperti Imru” al-Qays, al-Mutanabbi, dan al-Buhturi turut berperan penting dalam
memperkokoh makna simbolis tersebut hingga melekat sebagai bagian dari nilai
semantisnya. Fenomena ini memperlihatkan bahwa karya sastra bukan hanya
sarana ekspresi atau hiburan, tetapi juga instrumen yang mendorong perubahan
makna. Oleh karena itu, kajian semantik Arab tak dapat dipisahkan dari studi
kesusastraan, sebab di dalamnya terdapat proses kreatif yang sangat memengaruhi
evolusi makna.

Y. al-Harashi, al-Dalalah al-Qur’aniyyah wa Awjuhuha, Riyadh: Dar al-Ma’arif, 2015, hlm. 59-66.

ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

Faktor psikologis juga memainkan peran penting dalam terjadinya perubahan
makna suatu kata. Para penutur bahasa kerap membangun asosiasi emosional
tertentu terhadap kosakata yang mereka gunakan, sehingga maknanya kemudian
berkembang mengikuti pengalaman kolektif masyarakat. Sebagai contoh, kata harb
yang secara leksikal berarti “perang”, dalam konteks modern sering digunakan
secara metaforis untuk menggambarkan “persaingan politik”, “krisis ekonomi”,
atau bahkan “perjuangan pribadi”. Pemakaian metaforis semacam ini
menunjukkan kecenderungan manusia untuk memindahkan pengalaman
emosional yang kuat ke dalam konsep-konsep abstrak lainnya. Dengan demikian,
perluasan makna dapat dilihat sebagai hasil dari proses kognitif, di mana penutur
memperluas penggunaan sebuah kata untuk mencakup pengalaman lain yang
memiliki kedekatan emosional. Para ahli linguistik kognitif Arab kontemporer
berpendapat bahwa emosi berperan sebagai salah satu pendorong utama dalam
pembentukan jaringan makna (semantic network).?* Oleh sebab itu, perubahan
makna suatu kata tidak hanya bersifat linguistik, tetapi juga mencerminkan
representasi psikologis yang mendalam dalam kehidupan sosial penuturnya.

Dalam era media dan komunikasi modern, perubahan makna berlangsung
jauh lebih cepat dibandingkan masa-masa sebelumnya. Beberapa kosakata dapat
mengalami perluasan makna hanya dalam waktu singkat —bahkan dalam hitungan
bulan —karena penyebarannya yang sangat cepat melalui media sosial, televisi, dan
internet. Misalnya, kata nashr yang dahulu bermakna “menyebarkan” sesuatu
secara fisik atau lisan, kini berkembang menjadi istilah yang digunakan untuk
“mengunggah  konten”,  “memublikasikan  informasi  digital”, atau
“mendistribusikan data secara daring”. Perluasan makna yang dipacu oleh
teknologi ini menggambarkan kebutuhan masyarakat modern untuk
menyesuaikan bahasa dengan perubahan pola komunikasi. Para linguis Arab masa
kini menegaskan bahwa media adalah faktor paling berpengaruh dalam
mendorong perubahan makna pada era digital, karena ia menyebarkan makna baru
secara luas dan cepat diterima oleh pengguna bahasa.?> Dengan demikian,
perkembangan semantik Arab tidak bisa dilepaskan dari kemajuan teknologi
informasi.

Perubahan makna juga berkaitan erat dengan penggunaan eufemisme (al-
taltif) dan disfemisme (al-tafrit). Dalam tradisi budaya Arab, banyak kata yang
mengalami perluasan maupun penyempitan makna karena adanya kebutuhan

24 T. al-Syafi’1, al-Nafs wa al-Dalalah, Beirut: Ma’had al-Lughah, 2018, him. 103-110.)
%5 A. al-Munajjid, al-Dalalah fi ‘Asr al-Raqmanah, Doha: Markaz al-Dirasat al-Lughawiyyah, 2020,

hlm. 78-85.
ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

untuk melembutkan atau justru memperkeras suatu ungkapan. Sebagai contoh,
kata tawaffa yang secara harfiah berarti “mengambil secara sempurna”, dipakai
sebagai ungkapan halus untuk merujuk pada “kematian” dalam konteks sosial dan
keagamaan. Sebaliknya, kata fisig yang dalam disiplin keagamaan memiliki makna
khusus, mengalami perluasan sehingga digunakan secara lebih umum untuk
menyebut seseorang yang dipandang buruk perilakunya dalam masyarakat
kontemporer. Perubahan makna yang dipengaruhi oleh eufemisme dan disfemisme
ini menunjukkan bahwa bahasa memiliki dimensi etis yang turut mengarahkan
perkembangan makna.?¢ Para pakar pragmatik Arab modern menekankan bahwa
strategi berbahasa semacam ini merupakan bagian penting dari proses perubahan
makna karena berkaitan langsung dengan norma sosial dan nilai budaya yang
dianut masyarakat.

Dalam dunia akademik, analisis perubahan makna kerap dilakukan melalui
pendekatan komparatif, yakni dengan membandingkan makna suatu kata pada
berbagai fase perkembangan bahasa. Dengan menelaah teks-teks dari masa
Jahiliyah, periode Qur’ani, era Abbasiyah, hingga zaman modern, para peneliti
dapat mengidentifikasi pola-pola sistematis dalam proses perluasan maupun
penyempitan makna. Contohnya, kata hikmah yang semula bermakna “ketepatan
bertindak”, dalam tradisi filsafat berkembang menjadi “kebijaksanaan universal”,
dan dalam tasawuf diperluas lagi menjadi “pengetahuan ketuhanan”. Pendekatan
komparatif ini menunjukkan bahwa perubahan makna tidak muncul secara
kebetulan, melainkan mengikuti perkembangan budaya dan dinamika pemikiran
masyarakat Arab sepanjang sejarah.?” Para akademisi kontemporer menilai bahwa
metode historis-komparatif merupakan salah satu teknik paling efektif dalam studi
semantik karena mampu memberikan gambaran jangka panjang mengenai
transformasi makna.

Dalam kajian semantik Arab kontemporer, para peneliti memberi perhatian
besar pada faktor situasional (al-siyaq al-mawqifi) sebagai salah satu pendorong
utama terjadinya perubahan makna. Kondisi dan situasi tertentu dapat
mempengaruhi cara penutur memaknai sebuah kata sehingga maknanya dapat
meluas atau menyempit. Sebagai contoh, istilah qurban yang pada awalnya merujuk
pada “persembahan ritual”, kini dalam penggunaan modern sering dipahami
sebagai bentuk “pengorbanan” dalam berbagai bidang kehidupan seperti
pendidikan, pekerjaan, atau perjuangan sosial. Pergeseran ini muncul karena
masyarakat memanfaatkan kata tersebut untuk mengekspresikan muatan

26 5. al-*Abdallah, al-Taltif wa al-Tahshin fi al-Lughah, Kuwait: Dar al-Funtin, 2016, hlm. 92-100.
27 M. al-Suyufi, Muqaranat fi al-Dalalah al-Tarikhiyyah, Tunis: Dar al-Nahdah, 2017, him. 131-140.

ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

emosional yang dirasa setara dengan makna asalnya. Fenomena ini menunjukkan
bahwa konteks sosial-linguistik memiliki peran besar dalam membentuk arah
perubahan makna. Para ahli pragmatik Arab menekankan bahwa setiap kosakata
memiliki potensi untuk mengalami perubahan makna tergantung pada konteks
pemakaiannya dalam interaksi sosial.?8 Oleh sebab itu, analisis terhadap perubahan
makna harus disertai pemahaman mendalam tentang dinamika situasi komunikasi
yang melingkupinya.

Selain situasi pemakaian, perubahan makna juga dipengaruhi oleh tujuan
komunikatif (al-gharad al-balaghi) yang ingin dicapai penutur. Dalam tradisi retorika
Arab terdapat konsep magqasid al-mutakallim, yaitu maksud atau tujuan pembicara
ketika memilih suatu kata. Tujuan inilah yang sering mendorong terjadinya
perluasan makna, sehingga sebuah kata dapat mencakup fungsi atau nuansa baru
sesuai kebutuhan komunikatif. Sebagai contoh, kata fath yang secara leksikal berarti
“membuka”, dalam sejarah Islam digunakan untuk merujuk pada “kemenangan”,
lalu dalam wacana modern mengalami perluasan makna menjadi “kemajuan” atau
“inovasi”. Perkembangan ini menunjukkan bahwa maksud komunikatif mampu
membawa kata dari makna literal ke makna simbolis atau idiomatis. Para ahli
balaghah klasik seperti al-Sakkaki dan al-Qazwini menjelaskan fenomena ini
sebagai bagian dari mekanisme retoris yang memberikan kelenturan pada bahasa.
Dalam kajian modern, perluasan makna berbasis tujuan komunikatif dianggap
sebagai strategi pragmatis yang mencerminkan kreativitas penutur.?’ Dengan
demikian, arah perubahan makna dapat dipahami sebagai hasil interaksi antara
makna dasar dengan maksud komunikatif penuturnya.

Salah satu tantangan utama dalam kajian semantik adalah menentukan kapan
sebuah perubahan makna dapat dianggap menetap. Para linguis Arab menekankan
bahwa konsistensi penggunaan (dawam al-isti ‘mal) menjadi indikator penting dalam
menilai permanensi suatu makna. Jika makna baru terus digunakan oleh
masyarakat bahasa dalam jangka waktu lama, maka makna tersebut dianggap telah
mencapai stabilitas. Misalnya, kata sahafsh yang semula bermakna “kumpulan
lembaran”, mengalami perluasan menjadi “jurnalisme” dan kini digunakan secara
konsisten dalam ranah media modern. Stabilitas serupa terlihat pada istilah tibb,
yang pada periode klasik mencakup berbagai bentuk keahlian fisik dan spiritual,
namun pada era modern maknanya menyempit menjadi “ilmu kedokteran”. Proses
stabilisasi ini menunjukkan bahwa perubahan makna tidak hanya dipengaruhi oleh

28 K. al-Thalib, al-Siyaq wa Tashakkul al-Ma ‘na, Riyadh: Dar al-Lisan, 2021, hlm. 88-96.
2 H. al-Jundji, al-Gharad al-Balaghi wa Harakiyyat al-Ma‘na, Beirut: Dar al-Nadwah, 2014, hlm. 67-

75.
ARABIA




VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

faktor internal bahasa, tetapi juga dibentuk oleh kebiasaan kolektif yang kemudian
menjadi norma linguistik.3? Para ahli semantik menegaskan bahwa tahapan
stabilitas makna merupakan bagian penting dalam evolusi leksikal suatu kata.

Dalam ranah pendidikan bahasa Arab, pemahaman tentang mekanisme
perluasan dan penyempitan makna menjadi aspek krusial untuk meningkatkan
kompetensi berbahasa para pelajar. Para pendidik dan pengembang kurikulum
perlu mengetahui bagaimana sebuah kata dapat berubah maknanya akibat
pengaruh faktor historis, sosial, dan budaya, sehingga materi pembelajaran dapat
disusun secara tepat. Sebagai contoh, saat mengajarkan kosakata Qur’ani, guru
perlu menjelaskan perbedaan antara makna leksikal suatu kata dan makna
terminologis yang muncul melalui proses penyempitan. Begitu pula ketika
mengenalkan kosakata kontemporer, peserta didik harus memahami bagaimana
sejumlah istilah mengalami perluasan makna seiring masuknya konsep-konsep
baru dari dunia ilmu pengetahuan dan teknologi. Tanpa pemahaman ini, siswa
berpotensi keliru dalam menafsirkan makna serta penggunaannya dalam konteks
yang berbeda.?! Oleh karena itu, literasi semantik menjadi unsur fundamental
dalam pengajaran bahasa Arab di era modern.

Secara umum, dinamika perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa
Arab menunjukkan bahwa bahasa merupakan sistem hidup yang terus berevolusi
seiring perubahan cara berpikir, budaya, agama, serta kemajuan teknologi dalam
masyarakat. Perubahan makna bukan sekadar fenomena linguistik yang bersifat
teknis, melainkan juga cerminan perkembangan intelektual dan sosial manusia.
Kajian semantik Arab mengungkap bahwa makna kata tidak bersifat statis, tetapi
senantiasa berubah sesuai interaksi penutur dengan lingkungan dan realitas
historisnya. Baik proses perluasan maupun penyempitan makna memiliki
kontribusi penting dalam membentuk khazanah kosakata Arab modern. Dengan
memahami mekanisme ini, para peneliti dapat menelusuri perkembangan berbagai
konsep dalam beragam bidang ilmu.3? Pada akhirnya, studi tentang perubahan
makna tidak hanya memperkaya ilmu linguistik, tetapi juga memberikan wawasan
mendalam tentang perjalanan budaya Arab sepanjang sejarah.

Pada bagian ini penulis membahas pokok bahasan artikel yang meliputi hasil
kajian pustaka, hasil penelitian dan analisisnya. Format penulisan mengikuti

30 S. al-Bayyar, Istigrar al-Dalalah, Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 2018, hlm. 140-148

31 R. al-Mutawakkil, Ta'lim al-Dalalah wa Tanmiyat al-Ma ‘na, Rabat: Ma‘had al-Lughah, 2013, him.
55-63.

32 M. al-Khudayr, Tatawwur al-Mafahim fi al-Lughah al-‘Arabiyyah, Jeddah: Dar al-Nadwah, 2020,
hlm. 199-207.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

template ini. Bagian ini harus didukung dengan sumber rujukan yang relevan yang
ditulis dalam catatan kaki dengan menggunakan model footnote. Jika ada kutipan
berbahasa Arab menggunakan font Sakkal Majalla 16 dan harus diterjemahkan ke
bahasa Indonesia. Jika terdapat teks Arab yang ditulis dengan huruf latin mengikuti
kaidah penulisan transliterasi Arab Latin. Sub judul pembahasan bisa diganti
dengan tema utama yang dibahas dalam sub judul tersebut. Sub judul bisa lebih
dari satu tanpa numbering.

CONCLUSION / &adal  KESIMPULAN

Perluasan dan penyempitan makna dalam bahasa Arab merupakan proses
semantik yang terjadi karena pengaruh berbagai faktor seperti konteks sosial,
budaya, sastra, tujuan komunikatif, situasi penggunaan, serta otoritas keagamaan.
Kata-kata dalam bahasa Arab tidak bersifat statis, melainkan berkembang
mengikuti dinamika pemikiran masyarakat, perubahan estetika sastra,
pembentukan makna religius, dan kebutuhan komunikasi modern. Pengaruh teks
sakral seperti Al-Qur’an dan hadis menghasilkan perubahan makna yang bersifat
normatif dan stabil, sementara karya sastra serta perkembangan teknologi
melahirkan makna-makna baru yang lebih fleksibel dan kreatif. Proses stabilisasi
makna terjadi ketika suatu makna baru digunakan secara konsisten dalam jangka
panjang oleh komunitas bahasa. Oleh karena itu, kajian semantik Arab tidak hanya
mempelajari perubahan makna secara linguistik, tetapi juga memahami relasi
antara bahasa, budaya, dan sejarah. Pemahaman ini penting untuk penelitian
akademik maupun pengajaran bahasa Arab modern.

REFERENCES / &2/l / DAFTAR PUSTAKA

al-‘Abdallah, S. al-Taltif wa al-Tahshin fi al-Lughah. Kuwait: Dar al-Funtn, 2016.

al-'‘Azab, S. al-Dalalah al-Mu‘asirah. Rabat: Ma‘had al-Dirasat al-Lughawiyyah,
2018.

al-Badawi, F. al-Adab wa al-Dalalah. Beirut: Dar al-Fikr, 2014.

al-Bayyar, S. Istiqrar al-Dalalah. Kairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi, 2018.

al-Farisi, J. al-Dakhil wa ‘Ilm al-Dalalah. Kairo: Dar al-Ma ‘rifah, 2012.

al-Hammad, R. al-Dalalah al-Ma'rifiyyah. Jeddah: Markaz al-Buha$ al-
Lughawiyyah, 2019.

al-Harashi, Y. al-Dalalah al-Qur’aniyyah wa Awjuhuha. Riyadh: Dar al-Ma’arif,
2015.

al-Jubari, H. al-Ma‘ani al-Fighiyyah wa Hudad Tasarrufiha. Damaskus: Dar al-
Bayan, 2011.

ARABIA



VOL (04), NO(01), 2026, AFRIANI, DKK

al-Jundi, H. al-Gharad al-Balaghi wa Harakiyyat al-Ma na. Beirut: Dar al-Nadwah,
2014.

al-Khafaji, M. al-Tadyiq al-Dalali fi al-Mustalah al-‘IImi. Kairo: Dar al-Nahdah, 2020.

al-Khauli, M. Dirasat fi al-Dalalah al-‘Arabiyyah. Kairo: Dar al-‘Ilm, 2004.

al-Maghribi, S. al-Lahajat wa Atharuha fi Tawsi® al-Ma‘ani. Rabat: Dar al-Lughah,

2017.

al-Munajjid, A. al-Dalalah fi ‘Asr al-Ragmanah. Doha: Markaz al-Dirasat al-
Lughawiyyah, 2020.

al-Mutawakkil, R. Ta'lim al-Dalalah wa Tanmiyat al-Ma‘na. Rabat: Ma‘had al-
Lughah, 2013.

al-Mursi, R. Tatawwur al-Ma‘na fi al-*Arabiyyah al-Falsafiyyah. Baghdad: Dar al-
Funuan, 2007.

al-Rayyis, L. al-Majaz wa Dawruhu fi Tawsi‘ al-Dalalah. Tunis: Markaz al-Lughah,
2016.

al-Samarra’i, K. al-Mustalahat al-Hadithah wa ‘Ilm al-Dalalah. Beirut: Dar al-
Lughah, 2019.

al-Suytfi, M. Mugaranat fi al-Dalalah al-Tarikhiyyah. Tunis: Dar al-Nahdah, 2017.

al-Syami, N. al-Balaghah wa Falsafat al-Ma‘na. Amman: Dar al-Tanwir, 2013.

al-Thalib, K. al-Siyaq wa Tashakkul al-Ma‘na. Riyadh: Dar al-Lisan, 2021.

Ayyiub, ‘A. al-Dalalah wa Itijjahatuha. Amman: Dar al-Fikr al-Mu ‘asir, 2012.

al-Hashimi, A. Usal al-Ma‘ani wa Tatawwuruha. Beirut: Markaz al-Buhus al-
Lisaniyyah, 2010.

al-Zarkashi, B. al-Ma‘ani wa Zawahiruha. Kairo: Dar al-Nahdah, 2015.

ARABIA



